L'amore del nemicl

Stampa

Stampa
“Amare gli amici lo fanno tutti, i nemici li amano soltanto i cristiani” Queste parole di Tertulliano (Ad Scapulam 1,3), che

vogliono esprimere la differenza cristiana, vertono significativamente sull’'amore per i nemici. Questo appare come vera e
propria sintesi del Vangelo: se tutta la Legge si sintetizza nel comando dell'amore di Dio e del prossimo (Marco 12,28-33;
Romani 13,8-10; Giacomo 2,8), la vita secondo il Vangelo trova il suo compimento nelle parole e nei gesti di Gesu che
indicano nelllamore del nemico I'orizzonte della prassi cristiana. Dice infatti Gesu: “Amate i vostri nemici, fate del bene a
coloro che vi odiano” (Luca 6,27; cfr. Luca 6,28.29.35; Matteo 5,43-48) e tutta la sua vita — fino al momento della lavanda
dei piedi anche a Giuda, colui che si era fatto suo nemico; fino alla croce, luogo del suo amore “fino alla fine” per i suoi
(Giovanni 13,1); fino alla preghiera per i suoi carnefici mentre lo crocifiggevano (Luca 23,33-34) — attesta questo amore
incondizionato rivolto anche al nemico. Il cristiano, chiamato ad assumere il sentire, il pensare, il volere di Cristo stesso
(cfr. Filippesi 2,5), si trova dunque sempre confrontato con questa esigenza.?Ma occorre chiedersi: & realmente possibile
amare il nemico, e amarlo mentre manifesta la sua ostilita e inimicizia, il suo odio e la sua avversione? E umanamente
possibile tale scandalosa simultaneita? L'esperienza infatti ci rivela che il fascino per I'assolutezza dellamore del nemico
svanisce in assoluta dimenticanza e diviene incapacita di dargli consistenza esistenziale di fronte alle precise e concrete
situazioni di inimicizia. E forse gia questo rappresenta un primissimo, e umanamente fondamentale, momento del
cammino verso I'amore del nemico. Inoltre il cristiano € portato dal Vangelo a vedere in se stesso il nemico amato da Dio
e per cui Cristo &€ morto: questa €& I'esperienza di fede basilare da cui soltanto potra nascere l'itinerario spirituale che
conduce all'lamore per il nemico! Scrive Paolo: “Dio dimostra il suo amore verso di noi perché, mentre eravamo peccatori
e nemici, Cristo &€ morto per noi” (cfr. Romani 5,8-10). Su questa esperienza di fede occorre innestare la progressivita di
una maturazione umana che conduce ad acquisire il senso positivo dell’alterita, la capacita dell'incontro, della relazione e
quindi dell’'amore. Gia I'’Antico Testamento, quando invita I'israelita ad amare il prossimo come se stesso, propone una
sorta di itinerario: “lo sono il Signore, non coverai odio verso tuo fratello; rimprovera apertamente il tuo prossimo, cosi
non ti caricherai di un peccato per lui. Non ti vendicherai e non serberai rancore contro i figli del tuo popolo, ma amerai il
tuo prossimo come te stesso. lo sono il Signore” (Levitico 19,17-18). Anzitutto € richiesta I'adesione di fede a colui che &
il Signore, quindi l'israelita & chiamato a impedirsi sentimenti di odio (atteggiamento negativo), poi a correggere colui che
fa il male (atteggiamento positivo) proibendosi di farsi vendetta da sé (atteggiamento negativo) e amando cosi il suo
prossimo come se stesso (atteggiamento positivo). All'amore si arriva attraverso un cammino, un esercizio.?L’amore non
€ spontaneo: esso richiede disciplina, ascesi, lotta contro listinto della collera e contro la tentazione dell’odio. Cosi si
perverra alla responsabilitd di chi ha il coraggio di esercitare una correzione fraterna denunciando “costruttivamente” il
male commesso da altri. L’'amore del nemico non va confuso con la complicita con il peccatore! Anzi, proprio la liberta di
chi sa correggere e ammonire chi compie il male nasce dalla profondita della fede e da un amore per il Signore che sono
la necessaria premessa per I'amore del nemico. Chi non serba rancore e non si vendica, ma corregge il fratello, & infatti
anche in grado di perdonare; e il perdono € la misteriosa maturita di fede e di amore per cui I'offeso sceglie liberamente
di rinunciare al proprio diritto nei confronti di chi ha gia calpestato i suoi giusti diritti. Chi perdona sacrifica un rapporto
giuridico in favore di un rapporto di grazia! Anche Gesu, quando chiede di amare il nemico, immette il credente in una
tensione, in un cammino. Dallo sforzo per superare sempre di nuovo la legge del taglione, cioé la tentazione di rendere il
male che si e ricevuto, il credente deve pervenire a non opporsi al malvagio, a contrapporre al male I'attivissima passivita
della non violenza, fidando nel Dio unico Signore e Giudice dei cuori e delle azioni degli uomini. Anzi, mossi dalla
convinzione che il nemico € il nostro piu grande maestro, colui che puo veramente svelare cio che abita il nostro cuore e
che non emerge quando siamo in buoni rapporti con gli altri, i credenti possono obbedire alle parole del loro Signore che
invitano a porgere l'altra guancia, a devolvere anche la tunica a chi vuole toglierci il mantello...?Ma perché tutto questo
sia possibile € indispensabile cid che sempre é ricordato dai Vangeli accanto al comando di amare i nemici, e cioé la
preghiera per i persecutori, I'intercessione per gli avversari: “Amate i vostri nemici e pregate per i vostri persecutori’
(Matteo 5,44). Se non si assume l'altro — e in particolare l'altro che si & fatto nostro nemico, che ci contraddice, che ci
osteggia, che ci calunnia — nella preghiera, imparando cosi a vederlo con gli occhi di Dio, nel mistero della sua persona e
della sua vocazione, non si potra mai arrivare ad amarlo! Ma dev'essere chiaro che I'amore del nemico & questione di
profondita di fede, di “intelligenza del cuore”, di ricchezza interiore, di amore per il Signore, e non, semplicemente di
buona volonta (E. Bianchi, Le parole della spiritualita, Rizzoli, Milano 2004)

Monastero di Bose - Pagina 1 di 1


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#

