Discernimento in tempi di crisi

Stampa
Stampa

XXVI Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
DISCERNIMENTO E VITA CRISTIANA

Monastero di Bose, 5-8 settembre 2018

in collaborazione con le Chiese ortodosse

Segui 7 i lavori su

Osservatore Romano
6 settembre 2018
di IRENEI STEENBERG

La questione del discernimento ha permeato la teologia cristiana sin dall'inizio. Questo fatto era dovuto all'insistenza dei
maestri spirituali cristiani presso i quali il discernimento degli spiriti era considerato uno dei doni piu importanti nella vita
ascetica. Massimo il Confessore (circa 580-662) appartiene a un periodo storico di intensi dibattiti teologici, filosofici e
politici nei quali il dono del discernimento era cruciale per trovare una direzione spirituale ed esprimere una teologia
come vita in Cristo. Avendo vissuto in un tempo di crisi, nel VIl secolo, che conobbe prolungate crisi dottrinali (origeniste,
monoenergite, eccetera), ma anche una crisi politica con I'espansione dell'islam nel Vicino oriente, Massimo fece ricorso
al discernimento per «distinguere correttamente I'insorgere di tentazioni volontarie e involontarie».

Ricordiamo l'arresto di Massimo, i suoi due processi, i suoi esili e la sua morte (in mezzo ad accuse e ostilita). In tutti
questi tristi eventi Massimo sperimentd calunnie sia per quanto riguardava la sua vita, sia per la sua fede. Ma fu il solo
che resistette alla tentazione di contrattaccare i diffamatori. Dove attinse la sua fede?

Ovviamente avere discernimento e fronteggiare una crisi richiede di possedere criteri teologici e spirituali. Massimo cerco
di stabilire criteri teologici con i quali giudicare che cosa stabilisce una prospettiva legittima da un punto di vista teologico
e che cosa e teologicamente necessario per “I'essere” dell'unita della Chiesa. Tali criteri possono essere stabiliti soltanto
con l'aiuto dei principi fondamentali della fede cristiana. Ma, per giudicare il presente, occorre avere una visione del
futuro. Qui troviamo la chiave per la theoria e la praxis del discernimento di Massimo.

Insieme al discernimento Massimo sviluppa l'insegnamento sulla krisis (giudizio) ritenendola altrettanto importante.
Invece di cercare specifici punti teologici di accordo o disaccordo, ando in cerca piuttosto di criteri per giudicare che cosa
e di fondamentale importanza nella confessione di fede o nella teologia della Chiesa e che cosa non lo é. Per Massimo,
l'unita della Chiesa mostrerebbe di essere un’utopia se non sviluppiamo criteri appropriati con i quali giudicare che cosa
€ necessario e che cosa puo essere considerato un approccio legittimo nella Chiesa.

Come ha osservato fratel Georges Florovsky a proposito di Massimo il Confessore, «é il ritmo della vita spirituale piu che
una connessione logica di idee a definire la sua visione del mondo». Occorre ricordare che Massimo ha ricevuto
'insegnamento sul discernimento della tradizione precedente. In Massimo, comunque, il discernimento € legato non
soltanto all'intelletto, come in Evagrio, ma a una gamma piu vasta di termini quali volonta, principio, amore, sapienza,
conoscenza, oikonomia, habitus, eccetera. Soltanto una persona sapiente puo discernere i principi interni alla creazione,
ma il discernimento e fonte di umilta, mentre misericordia e verita precedono ogni virtu.

Massimo sottolinea la facolta del discernimento, il quale «separa naturalmente [gli elementi] gli uni dagli altri, senza
permettere assolutamente la loro unione in un’essenza» o la loro convergenza in «un solo e medesimo principio». Come
osserva Doru Costache, «il risultato € che, a causa dei loro principi, che contemporaneamente differenziano e unificano,
gli elementi opposti delle cinque polarita rimangono dissimili sebbene uniti e nello stesso modo sono collegati senza che
le loro differenze siano annullate; questa € una caratteristica comune dell'ontologia di Massimo».

Massimo non & semplicemente un filosofo dialettico che lotta per discernere cid che & bene e cid che é giusto. Egli
discerne piuttosto cio che € e cio che non é. E per lui, cid che & vero deve essere trovato non nel passato ma nel futuro.
Per questa meta usa la distinzione tra l6gos e trépos. Distingue inoltre tra cinque livelli di realta individuando cinque
divisioni e unioni di realta, ciascuna delle quali consiste di un pari numero di dicotomie o polarita.

Secondo Dionysios Skliris, «<san Massimo vede la storia come uno spazio di dialogo ontologico tra Dio e 'uomo, nel quale
Dio propone ragioni riguardo a come egli vuole che sia la natura in futuro e 'uomo risponde in modalita storiche —
attraverso le modificazioni della sua natura in considerazione della meta escatologica o attraverso la proposta di una
storia in cui la natura sara vera grazie alla sinergia tra Dio e I'uomo. Il “posto” per eccellenza di questo dialogo é il Cristo

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/

che sintetizza nella sua persona le parole di Dio, ma anche le sue nuove sorprendenti risposte alle modificazioni storiche
umane».

Come possiamo discernere se qualcosa €? La risposta a tale domanda dipendera dalle basi del nostro approccio e
derivera dal passato, dal presente o dal futuro. In ogni modo, se prendiamo in considerazione alcune affermazioni del
pensiero di Massimo, ne deduciamo che la verita nella vita umana non corrisponde semplicemente a pensieri della
mente o alla realta. Una definizione di verita deve mettere in evidenza I'aspetto di “relazione” o di “riferimento” a un
terreno comune di esistenza che condividiamo (verita in termini esistenziali). Allo stesso tempo, la storia € piena di esseri
individuali che ora sono e che domani non saranno, o che sono stati € non ci sono piu. Questo € il motivo per cui, per
Massimo, «dal moto naturale degli esseri discerniamo la Vita enipostatica dell’essere, che & la Vita che crea il poter
essere, cioé lo Spirito santo». Questo momento cristologico in Massimo acquista una sfumatura che introduce
direttamente nel nostro tema del discernimento in tempo di crisi. Questo mondo non & un campo di «contemplazione
naturale» a causa della presenza in esso del Logos, ma «a causa del coinvolgimento del Logos incarnato, Cristo. E il
Logos storico che rivela il senso della creazione e, dunque, di ogni cosa che esiste».

Da un punto di vista filosofico, la verita & stata tradizionalmente identificata con la “realta”. quello che dico o vedo e vero
perché corrisponde all’esperienza. In ogni modo, dal momento che la realta & soggetta a mutamenti, a corruzione, vi &
una domanda fondamentale e formulata con precisione che emerge da tale discorso: come possiamo sapere che cosa é
vero? Owviamente la definizione di verita dipende da cid cui supponi che la tua esistenza sia simile o da che cosa i tuoi
occhi di “spettatore” si aspettano di vedere.

Dietro al discernimento di Massimo vi € il presupposto che la realta (o I'essere) sia provvista di un télos, di uno scopo, di
un fine e fino a quando questo télos non e realizzato non possiamo parlare di “verita” di ogni essere. «Cercando la propria
fine — sostiene Massimo — I'essere umano giunge al suo inizio, che si trova naturalmente nella fine. Non gli & possibile
cercare I'inizio, come ho detto, dietro di lui, ma gli &€ possibile cercare la fine che gli sta davanti. Dopo la disobbedienza,
infatti, la fine non € piu mostrata a partire dall'inizio, ma I'inizio a partire dalla fine».

Il discernimento concerne “la fine”. Per un discernimento basato sulla verita escatologica, cioé concepire I'essere come
emergente non dal passato ma dal futuro, sarebbe necessario attribuire il télos dell'essere alla volonta di una persona,
cioe alla liberta. In verita Massimo collega il discernimento alla volonta di qualcuno che gli da “sostanza”, cioé il télos
dell'essere. Sebbene Origene guardi alla fine per comprendere linizio, egli lavora con lidea di «contemplazione» o
«riflessione» e non con quella di «volonta». In Massimo, Dio non soltanto conosce, ma vuole la fine. La volonta implica
liberta (autodeterminazione) e dramma (creativita storica), mentre la contemplazione, come in Evagrio, non implica la
storia. Per Massimo la fine & piu grande dell’inizio.

Tags: Avvenire

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://monasterodibose.eu//https://monasterodibose.eu//component/tags/tag/avvenire
https://monasterodibose.eu//https://monasterodibose.eu//component/tags/tag/avvenire

