Il dono dell'ospitalita - Conclusioni

Stampa
Stampa

XXV Convegno ecumenico internazionale di spiritualita ortodossa
IL DONO DELL'OSPITALITA
Monastero di Bose, 6-9 settembre 2017
in collaborazione con le Chiese ortodosse

Sequi i lavori su 7

Vanto dei cristiani € I'accoglienza dei forestieri e la compassione verso di loro.
Vanto e salvezza dei cristiani € avere sempre come commensali alla propria tavola
poveri,

orfani e forestieri, poiché da una tale casa Cristo non si allontanera mai!
Sant?Efrem il Siro

Download ITA - FRA

Download ENG - GRE

Download RUS - ENG

p. Michel Van Parys
anome del Comitato scientifico

Da venticinque anni i fratelli e le sorelle del Monastero di Bose ci fanno il dono della loro ospitalita generosa e ormai
divenuta proverbiale. L'ospitalita ricevuta qui tuttavia non ci pud fare dimenticare le tragedie vissute da milioni di esseri
umani che fuggono guerre, carestie e catastrofi naturali, persecuzioni etniche o religiose. Sono pit di 200 milioni oggi nel
mondo... Sono altrettanti poveri Lazzaro che gemono o muoiono alla porta delle nostre societa ricche, le quali rifiutano
addirittura di restituire le briciole di quello che hanno derubato o che derubano ancora presso quegli stessi poveri. Le
conclusioni proposte intendono solo richiamare alcune convinzioni e idee forti emerse dalle relazioni e rendere esplicite,
per quanto possibile, alcune domande sorte durante i dibattiti. La figura del patriarca Abramo ci ha accompagnato
durante tutto il convegno: “Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedi partendo per un luogo che doveva ricevere in
eredita, e parti senza sapere dove andava. Per fede, egli soggiorno nella terra promessa come in una regione straniera
... Egli aspettava infatti la citta dalle salde fondamenta, il cui architetto e costruttore & Dio stesso. Per fede, anche Sara,
sebbene fuori dell'eta, ricevette la possibilita di diventare madre, perché ritenne degno di fede colui che glielo aveva
promesso” ( Ebr 11,8-11).

Quando improvvisamente si presentano ad Abramo tre viaggiatori, lo straniero che egli € si affretta a dare ospitalita agli
stranieri sconosciuti. La sua philoxenia ha permesso ad Abramo di accogliere, a sua insaputa, degli angeli (cf. Ebr 13,2).
| padri della Chiesa, al seguito della Lettera agli Ebrei, hanno potuto discernere nella teofania alle querce di Mamre una
manifestazione profetica del Verbo incarnato o un simbolo della Santa Trinita. All'ospitalita offerta da Abramo, Dio
risponde con il dono di un figlio, I'erede della promessa fatta a Israele e il portatore della benedizione che si estendera a
tutti i popoli. Alcuni commentatori affermano che Abramo e Sara hanno potuto mettere al mondo questo figlio perché
hanno mangiato gli avanzi del pasto preparato per gli angeli. Isacco ¢ il frutto dell'ospitalita di Abramo e di Sara che, in
verita, gia hanno accolto Cristo: “ero straniero e voi mi avete accolto” ( Mt 25,35 ). Lo straniero che accoglie lo straniero,
poiché fa I'esperienza di vivere da straniero, cioe della xenitéia , sara una caratteristica costante del “dono dell’'ospitalita”,

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf

nella Sacra Scrittura e nella vita cristiana.

Bisogna aggiungervi una dimensione che abbiamo appena sfiorato. Abramo onora i suoi ospiti. Sta in piedi vicino a loro
mentre mangiano, come un servitore (Gn 18,9). Inoltre, onora i suoi ospiti accompagnandoli per un buon tratto di
cammino. Questo cammino conduce a Sodoma e Gomorra. Dio considera ormai il patriarca come suo amico (Is 41,8; Gc
2,23), ne fa il suo confidente, nella segreta speranza che Abramo interceda per I'umanita peccatrice (Gn 1,16-33).
Quando l'uvomo ha pieta del suo prossimo che & peccatore la giustizia di Dio si fa misericordia. Tale & la forza
delospitalita. Con accenti specifici, questo schema fondamentale € ripreso nellEsodo. Israele, straniero oppresso e
sfruttato in Egitto, € liberato dalla propria miseria umiliante. La ripresa di questa esperienza fondatrice fara del popolo
eletto il popolo ospitale del Dio ospitale. Abitera egli stesso una terra che appartiene solo a Dio. “Mio padre era un
Arameo errante che discese in Egitto...” (Dt 26,5-10), diranno i figli di Israele presentando a Dio le primizie della terra
promessa... Questa stessa sequenza fondatrice & presente nella vita del Messia, il Signore Gesu: € uno straniero
accolto dai piccoli e dai semplici ed escluso dai ricchi e dai potenti. Gesu straniero € lui stesso uno straniero ospitale,
icona di Dio, Padre ospitale. Egli nutre il suo popolo nel deserto, il Risorto nutre la sua chiesa del suo proprio corpo e
sangue, fino alla parusia. Noi pellegrini in cammino verso la nostra patria celeste (cf. Fil 3,20) siamo sostenuti dal
nutrimento che é Egli stesso.

Il patriarca Bartholomeos, nella sua bella meditazione teologica, che ha esplorato il cuore della vocazione di Abramo e di
Mose, ci ha mostrato che Dio ha gia inscritto nel gesto della creazione la relazione ospitale che realizzera, nonostante la
disobbedienza dell’'uomo nella salvezza attraverso il suo Figlio. La creazione anticipa la nuova creazione. La creazione di
Dio e “ospitale” ed e affidata alla responsabilita umana, che deve custodirla abitabile e accogliente. Non c’é nulla di
sorprendente, dunque, se il dovere o piuttosto il privilegio dello straniero che accoglie gli altri stranieri resta operante
nella vita della Chiesa e del cristiano. Il cristiano € in transito su questa terra, € un passante, un viaggiatore in cammino
verso il Regno. Ma & uno straniero che Dio visita . Dio lo visita in modo improvviso, nel momento meno opportuno.
Abramo € sorpreso nel momento piu caldo del giorno (cf. Gen 18 ), Mosé mentre pascola il gregge (cf. Es 3 ), Zaccaria
durante l'ufficiatura nel tempio (cf. Lc 1 ). La visita accolta diventa luogo, spazio di incontro divino e umano. L'incontro
fonda I'amicizia e avvicina il nemico, come abbiamo ascoltato dal vescovo Epifanio di San Macario nella sua relazione
sull’accoglienza dei nemici. Un apoftegma illustra meravigliosamente la forza pacificante dell’ospitalita: “C’era un anziano
cheabitacva in un luogo deserto. Lontano da lui ce n'era un altro, un manicheo, ed era un sacerdote, o almeno uno di
quelli che i manichei chiamano sacerdoti. Un giorno, mentre si stava recando da uno dei suoi correligionari, fu sorpreso
al calar del giorno nel luogo dove l'altro abitava. Volendo bussare ed entrare da lui fu preso da angoscia: sapeva che
I'anziano lo conosceva quale manicheo e si domandava se avrebbe accettato di riceverlo.

Spinto dalla necessita, busso. Il vegliardo gli apri, lo riconobbe, lo ricevette con gioia, lo spinse a pregare e dopo averlo
rifocillato lo fece dormire. Il manicheo rientrando in se stesso quella notte si meraviglio: ‘Come mai non ha alcun sospetto
nei miei confronti? Davvero questo € un uomo di Dio’. E si getto ai suoi piedi dicendo: ‘Da oggi sono ortodosso’. Fu cosi
che rimase con lui”. (Les Apophtegmes de Péres. Collection systématique Il, SC474, Paris, 2003, cap. Xl 12, pp. 238-
239) Ci e stata raccontata la storia del monastero dei georgiani (lviron), sul Monte Athos. Sant’Atanasio I'Athonita aveva
fondato la Grande Laura nel 963. Vi accolse dei novizi georgiani, tra i quali il padre del futuro sant’Eutimio di Iviron, il
Crisostomo georgiano. Alcuni monaci latini, tra cui Leone di Benevento, dopo la fondazione del monastero di lviron
(982), furono a loro volta accolti dai monaci georgiani che dissero loro: “Noi siamo qui degli stranieri, proprio come voi:
venite da noi”. | monaci di lviron aiutarono in seguito i monaci benedettini a fondare il monastero latino degli amalfitani,
che duro fino alla fine del Xlll secolo. “Vivere e pregare insieme” come stranieri porta il frutto della pace e della
riconciliazione. Parliamo volentieri della virtu dell’ospitalita. Certo, l'ospitalita € una virtd da praticare. Ma questo
convegno ha dimostrato che essa € come un sacramento del Cristo risorto, che si rende presente ( par-ousia ).
L'apparizione del Risorto ai due pellegrini di Emmaus ne € una rivelazione tanto discreta quanto eclatante. San Gregorio
Magno la interpreta in una sua Omelia sui Vangeli nel 591: “Era necessario che [i due pellegrini di Emmaus] fossero

provati per vedere se coloro che non lo amavano ancora come Dio potessero almeno amarlo come straniero.

Non potevano essere stranieri alla carita, poiché la Verita camminava con loro, ed essi l'invitavano a essere loro ospite
come si fa per uno straniero. Perché diciamo: ‘l'invitavano’, mentre sta scritto: ‘lo pregavano con insistenza’'? Da questo
esempio si puo concludere che non si deve soltanto invitare gli stranieri come ospiti, ma li si deve pregare... Il Signore
non & stato riconosciuto mentre parlava, ma si € degnato di farsi riconoscere durante il pasto offerto. Fratelli amatissimi,
abbiate il desiderio di offrire I'ospitalita, amate la pratica della carita!” ( Hom . 23,1-2). L'insistenza, quasi la costrizione, la
diaconia dell'ospitalita, si muta in visita eucaristica del Signore risorto. Non siamo forse invitati ad assumere insieme la
diaconia dell'ospitalita, sempre restando in ascolto delle parole delle Scritture, al fine di affrettare il giorno del Calice
condiviso? Sua Beatitudine il patriarca Theodoros Il di Alessandria ci ha parlato dell’Africa, ponendo la domanda
dell'ospitalita che oltrepassa I'accoglienza personale. Che cosa possiamo fare, che cosa dobbiamo fare, in quanto
chiese, per mettere in opera delle strutture di ospitalitd in grado di accogliere un afflusso in massa di rifugiati? Come
poterlo fare in modo responsabile? “Papa Francesco, il Patriarca Bartholomeos e I'Arcivescovo leronymos, nella loro
dichiarazione congiunta firmata a Lesbo il 16 aprile 2016, hanno mostrato che la vera responsabilitd non e di limitare
l'ospitalita, ma al contrario di estenderla, e al contempo rispondere alle cause stesse che portano uomini e donne a
lasciare le loro case per cercare migliori condizioni di vita. In un modo simile, Papa Francesco e il Patriarca Kirill, nella
loro dichiarazione congiunta del 12 febbraio 2016, chiamavano a risolvere prima di tutto le cause delle migrazioni, siano i
diversi conflitti o I'ineguale distribuzione delle ricchezze”. ( Messaggio del cardinale Kurth Koch ). Ritorniamo tuttavia

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



all'ospitalita personale o a quella dei gruppi in humero ristretto. L'ospitalita offerta e ricevuta fanno parte integrante del
dialogo ecumenico cristiano e del dialogo interreligioso. Offrire I'ospitalita allo straniero che giunge improvvisamente
sconvolge il nostro mondo umano e religioso.

Essa crea questa apertura che diventa un apprendistato di cid che & altro e dell'altro, e dunque ci decentra e ci
destabilizza. Imparo a vedermi e a vedere il mio piccolo mondo con gli occhi dell'altro. Convinzioni e sicurezze si
incrinano o si frantumano. Offrire I'ospitalita € un rischio; ma anche ricevere I'ospitalita: ricevere I'ospitalita in un paese e
in una cultura che non sono miei richiede la discrezione, o il discernimento, di colui che non & a casa sua,
potenzialmente non compreso e umiliato, come Abramo (i patriarchi e il popolo) nella terra promessa (“Mio padre era un
arameo errante...”). Questo crea una relazione di dipendenza (la vera poverta), dove io dipendo dallumanita o
dall'inumanita dell'altro, o dall’altro che si fa 0 non si fa mio prossimo. Accogliere ed essere accolto cambia il cuore. Chi
accoglie riceve il vissuto delle tradizioni liturgiche e spirituali dell’altra Chiesa, riceve la sua testimonianza a Cristo. Sorge
allora una questione: chi € accolto si aprira a sua volta alla testimonianza della presenza dello Spirito Santo nell’altra
Chiesa o si ripieghera sulla sua propria tradizione considerata autosufficiente? La xenitéia abbracciata da alcuni monaci,
raccomandata dai grandi santi monastici, come San Giovanni Climaco, ha richiamato gran parte della nostra attenzione.
Il monaco si fa straniero alla mondanita del mondo per camminare sulle tracce di Abramo, di Mosé, del Signore Gesu.
L'allontanamento fisico e psicologico dalla propria patria, dalla famiglia e della propria cultura, sono le modalita concrete
della xenitéia monastica.

Essa rende il cuore del monaco attento allo straniero, all’'ospite che, per necessita, si trova in quella situazione di poverta
umana che egli stesso ha scelto per amore del Cristo. La frase del tropario che abbiamo ascoltato piu volte in questi
giorni (“Dammi quello straniero...”) diventa allora la preghiera del monaco che vive come straniero: “Che io possa
accoglierti, Signore, accogliendo lo straniero!”. La xenitéia non € tuttavia propria soltanto dei monaci. La Russia
ortodossa ha conosciuto (e forse conosce ancora) dei pellegrini ( stranniki ), che hanno scelto di vivere la dura ascesi
fisica e spirituale del pellegrinaggio come un abbandono totale alla provvidenza di Dio e all'ospitalita dei fedeli. | cristiani
del medio oriente sono diventati progressivamente, in molti luoghi, degli ospiti nella loro patria e nelle terre dei loro avi,
dei protetti: sono trattati da stranieri nella loro stessa casa. Badiamo bene di non dimenticarcene oggi. Alcune comunita
monastiche sono state — e alcune sono ancora — comunita multiculturali e multietniche. | discepoli di san Paisij
Veli?kovskij a Neam? alla fine del XVIII secolo sono I'esempio di una convivialita sorprendente. La comunita di san
Paisij, lo si deve ricordare, era stata preceduta nella storia da quelle di san Saba vicino a Gerusalemme e di Santa
Caterina del Sinai. La convivialita multiculturale € un lungo apprendistato. Mitrofane, il biografo di Paisij, assicura che al
monastero affluiva “una moltitudine incalcolabile di persone, uomini e donne, di ogni stato sociale, ricchi e poveri, e non
solo dalla Moldavia ma anche da paesi lontani. E questo imitatore di Abramo nell’'ospitalita si sforzava, per quanto
possibile, di accoglierli tutti e dar loro un po’ di di ristoro... Durante questi quattro giorni [I’Ascensione, festa del
monastero, e i giorni successivi] il beato non aveva nemmeno un minuto di riposo: la porta era aperta dal mattino alla
sera e chi lo voleva poteva entrare da lui senza problemi” (A.E.N. Tachiaos, The Revival of Byzantine mysticism among
Slavons and Romanians in the XVIlIith century. Texts relating to the life and activity of Paisij Veli?kovskij, Thessaloniki,
1986). E tuttavia san Paisij, per preservare I'hésychia dei monaci, voleva limitare 'ospitalita...

La convivialita multiculturale insegna a vivere insieme aprendo il cuore e I'orecchio giorno dopo giorno a un fratello o una
sorella che vengono da un’altra cultura. Nessuno € ancora “a casa sua”. Questa convivialita &€ un apprendistato concreto
dell'ospitalita. Non & forse vero che, sempre piu, la grande diversita degli ospiti che giungono nei nostri monasteri Ci
invita a un ascolto piu affinato dell'ospite, a un’attenzione alla persona, alle sue sofferenze, a onorare la differenza
culturale? In questo senso, le comunita monastiche multiculturali diventano segni di speranza. Vivere insieme, cioe la
convivialita, € un'utopia realista! Non sono soltanto i paesi ricchi a essere sotto pressione per I'afflusso dei profughi.
Anche le comunita monastiche fanno fatica ad accogliere il gran numero dei pellegrini, degli ospiti e di quello che & stato
definito turismo spirituale. In ogni tempo il discernimento € necessario all’'ospitalita, dai padri del deserto, passando per
San Benedetto fino a Paisij Veli?kovskij. E tuttavia rimane vero che, nella fede, € sempre il Cristo in persona che &
ricevuto (cf. Regola di Benedetto 53), e quando un ospite si annuncia, secondo la Regola di san Benedetto il portiere
deve rispondere: Deo gratias! , cioé: “Rendiamo grazie a Dio!”; oppure Benedic! , cioé: “Benedici!”. E quest'ultima
espressione & ancora piu paradossale: € I'ospite che benedice il monaco e non il monaco che benedice I'ospite ( Regola
di Benedetto 66). | monaci ricevono nell’'ospitalita pit di quello che danno, secondo questa struttura profonda che
abbiamo scoperto in Abramo.

Il nostro convegno € stato particolarmente sensibile alla questione dell'ospitalita eucaristica, e non posso che augurarmi
che la questione rimarra per tutti noi una spina nella carne. Il problema & stato posto innanzitutto dall'invito pressante e
opportuno a ricollocare I'ecclesiologia eucaristica all'interno di una ecclesiologia battesimale. Una ecclesiologia fondata
sul dono e sui tre sacramenti dell'iniziazione cristiana pud e deve aiutare i cristiani a rispondere piu correttamente
all'ospitalita eucaristica, che & sempre offerta dal Signore Cristo stesso. E lui 'ospite che riceve. E stato citato questo bel
canto della liturgia bizantina del giovedi santo: “Venite, fedeli, il pensiero elevato verso l'alto, beneficiamo dell'ospitalita
del Signore e della tavola della vita immortale nella camera alta; ascoltiamo e comprendiamo l'insegnamento sublime del
Verbo che noi magnifichiamo”. Nell’eucarestia latina, il prete o il diacono invitano i fedeli prima della santa comunione
con gueste parole: “Beati coloro che sono invitati alla cena dell’Agnello”. Abbiamo anche ascoltato un appello, un grido
del cuore, affinché — a certe condizioni da discernere da parte dei pastori — i coniugi nei matrimoni interconfessionali
possano ricevere insieme, durante la stessa divina liturgia, la santa comunione. Possiamo forse separare, alla tavola del

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Signore, cid che il Signore ha unito indissolubilmente? Del messaggio che il Papa ha inviato possiamo ritenere una
parola che & un programma: “ospitalita del cuore”, che potremmo tradurre anche come un “cuore ospitale”. Un Dio
ospitale, il Cristo ospitale, delle comunita cristiane ospitali... Come dilatare lo spazio del nostro cuore (secondo
I'espressione di san Benedetto nel Prologo della sua Regola , che riprende le parole del salmo 118,32, dilatato corde )?

Come Abramo, riconoscendo per fede negli ospiti che vengono a visitarci nel momento pit caldo del giorno la visita di
Dio. Abramo promette un pezzo di pane e un po’ d'acqua, ma offre cido che ha di meglio: il vitello grasso, il latte cagliato.
Almeno offriamo, anche noi, qualcosina, come ha suggerito Papa Francesco: dei ricoveri da campo per curare i feriti e
un tetto in ogni parrocchia e comunita per una famiglia esiliata. Un cuore che non ha mani non & discepolo del Cristo (cf.
Gc 1,19-27 ). Terminiamo ora il XXV convegno di spiritualita ortodossa, dedicato al tema dell’'ospitalita. | fratelli e le
sorelle della comunita monastica di Bose ci hanno fatto dono, una volta ancora, di una magnifica e generosa ospitalita.
Noi li ringraziamo dal fondo del cuore. Grazie a ciascuna e a ciascuno di loro! Per esprimere la nostra immensa
gratitudine verso di loro permettetemi di riprendere, di ripetere le parole di Sua Santita il patriarca ecumenico: “Sotto la
paterna guida del fondatore fratel Enzo Bianchi, e ora del nuovo priore, fratel Luciano, i fratelli e le sorelle di Bose hanno
sempre saputo accogliere tutti con il Dono dell'Ospitalita ... Il Signore, Datore di vita, vi benedica e continui a elargirvi
doni e carismi per il bene delle Sante Chiese di Dio e per I'unione di tutti, e per la vostra crescita nel cammino monastico”.

Un grazie fraterno.
Michel Van Parys

Download ITA - FRA

Download ENG - GRE

Download RUS - ENG

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf

