
Il dono dell'ospitalità - Conclusioni
 

Stampa 
Stampa 

 

XXV Convegno ecumenico internazionale di spiritualità ortodossa
IL DONO DELL'OSPITALITÁ

Monastero di Bose, 6-9 settembre 2017
in collaborazione con le Chiese ortodosse

Segui i lavori su  ?

Vanto dei cristiani è l’accoglienza dei forestieri e la compassione verso di loro. 
Vanto e salvezza dei cristiani è avere sempre come commensali alla propria tavola 
poveri, 
orfani e forestieri, poiché da una tale casa Cristo non si allontanerà mai!
Sant?Efrem il Siro

Download ITA - FRA

Download ENG - GRE

Download RUS - ENG

p. Michel Van Parys
a nome del Comitato scientifico
Da venticinque anni i fratelli e le sorelle del Monastero di Bose ci fanno il dono della loro ospitalità generosa e ormai 
divenuta proverbiale. L’ospitalità ricevuta qui tuttavia non ci può fare dimenticare le tragedie vissute da milioni di esseri 
umani che fuggono guerre, carestie e catastrofi naturali, persecuzioni etniche o religiose. Sono più di 200 milioni oggi nel 
mondo… Sono altrettanti poveri Lazzaro che gemono o muoiono alla porta delle nostre società ricche, le quali rifiutano 
addirittura di restituire le briciole di quello che hanno derubato o che derubano ancora presso quegli stessi poveri. Le 
conclusioni proposte intendono solo richiamare alcune convinzioni e idee forti emerse dalle relazioni e rendere esplicite, 
per quanto possibile, alcune domande sorte durante i dibattiti. La figura del patriarca Abramo ci ha accompagnato 
durante tutto il convegno: “Per fede, Abramo, chiamato da Dio, obbedì partendo per un luogo che doveva ricevere in 
eredità, e partì senza sapere dove andava. Per fede, egli soggiornò nella terra promessa come in una regione straniera 
… Egli aspettava infatti la città dalle salde fondamenta, il cui architetto e costruttore è Dio stesso. Per fede, anche Sara, 
sebbene fuori dell'età, ricevette la possibilità di diventare madre, perché ritenne degno di fede colui che glielo aveva 
promesso” ( Ebr 11,8-11 ).

Quando improvvisamente si presentano ad Abramo tre viaggiatori, lo straniero che egli è si affretta a dare ospitalità agli 
stranieri sconosciuti. La sua philoxenía ha permesso ad Abramo di accogliere, a sua insaputa, degli angeli (cf. Ebr 13,2 ). 
I padri della Chiesa, al seguito della Lettera agli Ebrei, hanno potuto discernere nella teofania alle querce di Mamre una 
manifestazione profetica del Verbo incarnato o un simbolo della Santa Trinità. All’ospitalità offerta da Abramo, Dio 
risponde con il dono di un figlio, l’erede della promessa fatta a Israele e il portatore della benedizione che si estenderà a 
tutti i popoli. Alcuni commentatori affermano che Abramo e Sara hanno potuto mettere al mondo questo figlio perché 
hanno mangiato gli avanzi del pasto preparato per gli angeli. Isacco è il frutto dell’ospitalità di Abramo e di Sara che, in 
verità, già hanno accolto Cristo: “ero straniero e voi mi avete accolto” ( Mt 25,35 ). Lo straniero che accoglie lo straniero, 
poiché fa l’esperienza di vivere da straniero, cioè della xenitéia , sarà una caratteristica costante del “dono dell’ospitalità”, 

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4

https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//https://www.facebook.com/CEISO.bose/
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf


nella Sacra Scrittura e nella vita cristiana.

Bisogna aggiungervi una dimensione che abbiamo appena sfiorato. Abramo onora i suoi ospiti. Sta in piedi vicino a loro 
mentre mangiano, come un servitore (Gn 18,9). Inoltre, onora i suoi ospiti accompagnandoli per un buon tratto di 
cammino. Questo cammino conduce a Sodoma e Gomorra. Dio considera ormai il patriarca come suo amico (Is 41,8; Gc 
2,23), ne fa il suo confidente, nella segreta speranza che Abramo interceda per l’umanità peccatrice (Gn 1,16-33). 
Quando l’uomo ha pietà del suo prossimo che è peccatore la giustizia di Dio si fa misericordia. Tale è la forza 
delospitalità. Con accenti specifici, questo schema fondamentale è ripreso nell’Esodo. Israele, straniero oppresso e 
sfruttato in Egitto, è liberato dalla propria miseria umiliante. La ripresa di questa esperienza fondatrice farà del popolo 
eletto il popolo ospitale del Dio ospitale. Abiterà egli stesso una terra che appartiene solo a Dio. “Mio padre era un 
Arameo errante che discese in Egitto…” (Dt 26,5-10), diranno i figli di Israele presentando a Dio le primizie della terra 
promessa… Questa stessa sequenza fondatrice è presente nella vita del Messia, il Signore Gesù: è uno straniero 
accolto dai piccoli e dai semplici ed escluso dai ricchi e dai potenti. Gesù straniero è lui stesso uno straniero ospitale, 
icona di Dio, Padre ospitale. Egli nutre il suo popolo nel deserto, il Risorto nutre la sua chiesa del suo proprio corpo e 
sangue, fino alla parusia. Noi pellegrini in cammino verso la nostra patria celeste (cf. Fil 3,20) siamo sostenuti dal 
nutrimento che è Egli stesso.

Il patriarca Bartholomeos, nella sua bella meditazione teologica, che ha esplorato il cuore della vocazione di Abramo e di 
Mosè, ci ha mostrato che Dio ha già inscritto nel gesto della creazione la relazione ospitale che realizzerà, nonostante la 
disobbedienza dell’uomo nella salvezza attraverso il suo Figlio. La creazione anticipa la nuova creazione. La creazione di 
Dio è “ospitale” ed è affidata alla responsabilità umana, che deve custodirla abitabile e accogliente. Non c’è nulla di 
sorprendente, dunque, se il dovere o piuttosto il privilegio dello straniero che accoglie gli altri stranieri resta operante 
nella vita della Chiesa e del cristiano. Il cristiano è in transito su questa terra, è un passante, un viaggiatore in cammino 
verso il Regno. Ma è uno straniero che Dio visita . Dio lo visita in modo improvviso, nel momento meno opportuno. 
Abramo è sorpreso nel momento più caldo del giorno (cf. Gen 18 ), Mosè mentre pascola il gregge (cf. Es 3 ), Zaccaria 
durante l’ufficiatura nel tempio (cf. Lc 1 ). La visita accolta diventa luogo, spazio di incontro divino e umano. L’incontro 
fonda l’amicizia e avvicina il nemico, come abbiamo ascoltato dal vescovo Epifanio di San Macario nella sua relazione 
sull’accoglienza dei nemici. Un apoftegma illustra meravigliosamente la forza pacificante dell’ospitalità: “C’era un anziano 
cheabitacva in un luogo deserto. Lontano da lui ce n’era un altro, un manicheo, ed era un sacerdote, o almeno uno di 
quelli che i manichei chiamano sacerdoti. Un giorno, mentre si stava recando da uno dei suoi correligionari, fu sorpreso 
al calar del giorno nel luogo dove l’altro abitava. Volendo bussare ed entrare da lui fu preso da angoscia: sapeva che 
l’anziano lo conosceva quale manicheo e si domandava se avrebbe accettato di riceverlo.

Spinto dalla necessità, bussò. Il vegliardo gli aprì, lo riconobbe, lo ricevette con gioia, lo spinse a pregare e dopo averlo 
rifocillato lo fece dormire. Il manicheo rientrando in se stesso quella notte si meravigliò: ‘Come mai non ha alcun sospetto 
nei miei confronti? Davvero questo è un uomo di Dio’. E si gettò ai suoi piedi dicendo: ‘Da oggi sono ortodosso’. Fu così 
che rimase con lui”. (Les Apophtegmes de Pères. Collection systématique II, SC474, Paris, 2003, cap. XIII 12, pp. 238-
239) Ci è stata raccontata la storia del monastero dei georgiani (Iviron), sul Monte Athos. Sant’Atanasio l’Athonita aveva 
fondato la Grande Laura nel 963. Vi accolse dei novizi georgiani, tra i quali il padre del futuro sant’Eutimio di Iviron, il 
Crisostomo georgiano. Alcuni monaci latini, tra cui Leone di Benevento, dopo la fondazione del monastero di Iviron 
(982), furono a loro volta accolti dai monaci georgiani che dissero loro: “Noi siamo qui degli stranieri, proprio come voi: 
venite da noi”. I monaci di Iviron aiutarono in seguito i monaci benedettini a fondare il monastero latino degli amalfitani, 
che durò fino alla fine del XIII secolo. “Vivere e pregare insieme” come stranieri porta il frutto della pace e della 
riconciliazione. Parliamo volentieri della virtù dell’ospitalità. Certo, l’ospitalità è una virtù da praticare. Ma questo 
convegno ha dimostrato che essa è come un sacramento del Cristo risorto, che si rende presente ( par-ousía ). 
L’apparizione del Risorto ai due pellegrini di Emmaus ne è una rivelazione tanto discreta quanto eclatante. San Gregorio 
Magno la interpreta in una sua Omelia sui Vangeli nel 591: “Era necessario che [i due pellegrini di Emmaus] fossero 
provati per vedere se coloro che non lo amavano ancora come Dio potessero almeno amarlo come straniero.

Non potevano essere stranieri alla carità, poiché la Verità camminava con loro, ed essi l’invitavano a essere loro ospite 
come si fa per uno straniero. Perché diciamo: ‘l’invitavano’, mentre sta scritto: ‘lo pregavano con insistenza’? Da questo 
esempio si può concludere che non si deve soltanto invitare gli stranieri come ospiti, ma li si deve pregare… Il Signore 
non è stato riconosciuto mentre parlava, ma si è degnato di farsi riconoscere durante il pasto offerto. Fratelli amatissimi, 
abbiate il desiderio di offrire l’ospitalità, amate la pratica della carità!” ( Hom . 23,1-2). L’insistenza, quasi la costrizione, la 
diaconia dell’ospitalità, si muta in visita eucaristica del Signore risorto. Non siamo forse invitati ad assumere insieme la 
diaconia dell’ospitalità, sempre restando in ascolto delle parole delle Scritture, al fine di affrettare il giorno del Calice 
condiviso? Sua Beatitudine il patriarca Theodoros II di Alessandria ci ha parlato dell’Africa, ponendo la domanda 
dell’ospitalità che oltrepassa l’accoglienza personale. Che cosa possiamo fare, che cosa dobbiamo fare, in quanto 
chiese, per mettere in opera delle strutture di ospitalità in grado di accogliere un afflusso in massa di rifugiati? Come 
poterlo fare in modo responsabile? “Papa Francesco, il Patriarca Bartholomeos e l’Arcivescovo Ieronymos, nella loro 
dichiarazione congiunta firmata a Lesbo il 16 aprile 2016, hanno mostrato che la vera responsabilità non è di limitare 
l’ospitalità, ma al contrario di estenderla, e al contempo rispondere alle cause stesse che portano uomini e donne a 
lasciare le loro case per cercare migliori condizioni di vita. In un modo simile, Papa Francesco e il Patriarca Kirill, nella 
loro dichiarazione congiunta del 12 febbraio 2016, chiamavano a risolvere prima di tutto le cause delle migrazioni, siano i 
diversi conflitti o l’ineguale distribuzione delle ricchezze”. ( Messaggio del cardinale Kurth Koch ). Ritorniamo tuttavia 

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



all’ospitalità personale o a quella dei gruppi in numero ristretto. L’ospitalità offerta e ricevuta fanno parte integrante del 
dialogo ecumenico cristiano e del dialogo interreligioso. Offrire l’ospitalità allo straniero che giunge improvvisamente 
sconvolge il nostro mondo umano e religioso.

Essa crea questa apertura che diventa un apprendistato di ciò che è altro e dell’altro, e dunque ci decentra e ci 
destabilizza. Imparo a vedermi e a vedere il mio piccolo mondo con gli occhi dell’altro. Convinzioni e sicurezze si 
incrinano o si frantumano. Offrire l’ospitalità è un rischio; ma anche ricevere l’ospitalità: ricevere l’ospitalità in un paese e 
in una cultura che non sono miei richiede la discrezione, o il discernimento, di colui che non è a casa sua, 
potenzialmente non compreso e umiliato, come Abramo (i patriarchi e il popolo) nella terra promessa (“Mio padre era un 
arameo errante…”). Questo crea una relazione di dipendenza (la vera povertà), dove io dipendo dall’umanità o 
dall’inumanità dell’altro, o dall’altro che si fa o non si fa mio prossimo. Accogliere ed essere accolto cambia il cuore. Chi 
accoglie riceve il vissuto delle tradizioni liturgiche e spirituali dell’altra Chiesa, riceve la sua testimonianza a Cristo. Sorge 
allora una questione: chi è accolto si aprirà a sua volta alla testimonianza della presenza dello Spirito Santo nell’altra 
Chiesa o si ripiegherà sulla sua propria tradizione considerata autosufficiente? La xenitéia abbracciata da alcuni monaci, 
raccomandata dai grandi santi monastici, come San Giovanni Climaco, ha richiamato gran parte della nostra attenzione. 
Il monaco si fa straniero alla mondanità del mondo per camminare sulle tracce di Abramo, di Mosé, del Signore Gesù. 
L’allontanamento fisico e psicologico dalla propria patria, dalla famiglia e della propria cultura, sono le modalità concrete 
della xenitéia monastica.

Essa rende il cuore del monaco attento allo straniero, all’ospite che, per necessità, si trova in quella situazione di povertà 
umana che egli stesso ha scelto per amore del Cristo. La frase del tropario che abbiamo ascoltato più volte in questi 
giorni (“Dammi quello straniero…”) diventa allora la preghiera del monaco che vive come straniero: “Che io possa 
accoglierti, Signore, accogliendo lo straniero!”. La xenitéia non è tuttavia propria soltanto dei monaci. La Russia 
ortodossa ha conosciuto (e forse conosce ancora) dei pellegrini ( stranniki ), che hanno scelto di vivere la dura ascesi 
fisica e spirituale del pellegrinaggio come un abbandono totale alla provvidenza di Dio e all’ospitalità dei fedeli. I cristiani 
del medio oriente sono diventati progressivamente, in molti luoghi, degli ospiti nella loro patria e nelle terre dei loro avi, 
dei protetti: sono trattati da stranieri nella loro stessa casa. Badiamo bene di non dimenticarcene oggi. Alcune comunità 
monastiche sono state – e alcune sono ancora – comunità multiculturali e multietniche. I discepoli di san Paisij 
Veli?kovskij a Neam? alla fine del XVIII secolo sono l’esempio di una convivialità sorprendente. La comunità di san 
Paisij, lo si deve ricordare, era stata preceduta nella storia da quelle di san Saba vicino a Gerusalemme e di Santa 
Caterina del Sinai. La convivialità multiculturale è un lungo apprendistato. Mitrofane, il biografo di Paisij, assicura che al 
monastero affluiva “una moltitudine incalcolabile di persone, uomini e donne, di ogni stato sociale, ricchi e poveri, e non 
solo dalla Moldavia ma anche da paesi lontani. E questo imitatore di Abramo nell’ospitalità si sforzava, per quanto 
possibile, di accoglierli tutti e dar loro un po’ di di ristoro… Durante questi quattro giorni [l’Ascensione, festa del 
monastero, e i giorni successivi] il beato non aveva nemmeno un minuto di riposo: la porta era aperta dal mattino alla 
sera e chi lo voleva poteva entrare da lui senza problemi” (A.E.N. Tachiaos, The Revival of Byzantine mysticism among 
Slavons and Romanians in the XVIIIth century. Texts relating to the life and activity of Paisij Veli?kovskij, Thessaloniki, 
1986). E tuttavia san Paisij, per preservare l’hésychia dei monaci, voleva limitare l’ospitalità…

La convivialità multiculturale insegna a vivere insieme aprendo il cuore e l’orecchio giorno dopo giorno a un fratello o una 
sorella che vengono da un’altra cultura. Nessuno è ancora “a casa sua”. Questa convivialità è un apprendistato concreto 
dell’ospitalità. Non è forse vero che, sempre più, la grande diversità degli ospiti che giungono nei nostri monasteri ci 
invita a un ascolto più affinato dell’ospite, a un’attenzione alla persona, alle sue sofferenze, a onorare la differenza 
culturale? In questo senso, le comunità monastiche multiculturali diventano segni di speranza. Vivere insieme, cioè la 
convivialità, è un’utopia realista! Non sono soltanto i paesi ricchi a essere sotto pressione per l’afflusso dei profughi. 
Anche le comunità monastiche fanno fatica ad accogliere il gran numero dei pellegrini, degli ospiti e di quello che è stato 
definito turismo spirituale. In ogni tempo il discernimento è necessario all’ospitalità, dai padri del deserto, passando per 
San Benedetto fino a Paisij Veli?kovskij. E tuttavia rimane vero che, nella fede, è sempre il Cristo in persona che è 
ricevuto (cf. Regola di Benedetto 53), e quando un ospite si annuncia, secondo la Regola di san Benedetto il portiere 
deve rispondere: Deo gratias! , cioè: “Rendiamo grazie a Dio!”; oppure Benedic! , cioè: “Benedici!”. E quest’ultima 
espressione è ancora più paradossale: è l’ospite che benedice il monaco e non il monaco che benedice l’ospite ( Regola 
di Benedetto 66). I monaci ricevono nell’ospitalità più di quello che danno, secondo questa struttura profonda che 
abbiamo scoperto in Abramo.

Il nostro convegno è stato particolarmente sensibile alla questione dell’ospitalità eucaristica, e non posso che augurarmi 
che la questione rimarrà per tutti noi una spina nella carne. Il problema è stato posto innanzitutto dall’invito pressante e 
opportuno a ricollocare l’ecclesiologia eucaristica all’interno di una ecclesiologia battesimale. Una ecclesiologia fondata 
sul dono e sui tre sacramenti dell’iniziazione cristiana può e deve aiutare i cristiani a rispondere più correttamente 
all’ospitalità eucaristica, che è sempre offerta dal Signore Cristo stesso. È lui l’ospite che riceve. È stato citato questo bel 
canto della liturgia bizantina del giovedì santo: “Venite, fedeli, il pensiero elevato verso l’alto, beneficiamo dell’ospitalità 
del Signore e della tavola della vita immortale nella camera alta; ascoltiamo e comprendiamo l’insegnamento sublime del 
Verbo che noi magnifichiamo”. Nell’eucarestia latina, il prete o il diacono invitano i fedeli prima della santa comunione 
con queste parole: “Beati coloro che sono invitati alla cena dell’Agnello”. Abbiamo anche ascoltato un appello, un grido 
del cuore, affinché – a certe condizioni da discernere da parte dei pastori – i coniugi nei matrimoni interconfessionali 
possano ricevere insieme, durante la stessa divina liturgia, la santa comunione. Possiamo forse separare, alla tavola del 

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



Signore, ciò che il Signore ha unito indissolubilmente? Del messaggio che il Papa ha inviato possiamo ritenere una 
parola che è un programma: “ospitalità del cuore”, che potremmo tradurre anche come un “cuore ospitale”. Un Dio 
ospitale, il Cristo ospitale, delle comunità cristiane ospitali… Come dilatare lo spazio del nostro cuore (secondo 
l’espressione di san Benedetto nel Prologo della sua Regola , che riprende le parole del salmo 118,32 , dilatato corde )?

Come Abramo, riconoscendo per fede negli ospiti che vengono a visitarci nel momento più caldo del giorno la visita di 
Dio. Abramo promette un pezzo di pane e un po’ d’acqua, ma offre ciò che ha di meglio: il vitello grasso, il latte cagliato. 
Almeno offriamo, anche noi, qualcosina, come ha suggerito Papa Francesco: dei ricoveri da campo per curare i feriti e 
un tetto in ogni parrocchia e comunità per una famiglia esiliata. Un cuore che non ha mani non è discepolo del Cristo (cf. 
Gc 1,19-27 ). Terminiamo ora il XXV convegno di spiritualità ortodossa, dedicato al tema dell’ospitalità. I fratelli e le 
sorelle della comunità monastica di Bose ci hanno fatto dono, una volta ancora, di una magnifica e generosa ospitalità. 
Noi li ringraziamo dal fondo del cuore. Grazie a ciascuna e a ciascuno di loro! Per esprimere la nostra immensa 
gratitudine verso di loro permettetemi di riprendere, di ripetere le parole di Sua Santità il patriarca ecumenico: “Sotto la 
paterna guida del fondatore fratel Enzo Bianchi, e ora del nuovo priore, fratel Luciano, i fratelli e le sorelle di Bose hanno 
sempre saputo accogliere tutti con il Dono dell’Ospitalità … Il Signore, Datore di vita, vi benedica e continui a elargirvi 
doni e carismi per il bene delle Sante Chiese di Dio e per l’unione di tutti, e per la vostra crescita nel cammino monastico”.

Un grazie fraterno.

Michel Van Parys

Download ITA - FRA

Download ENG - GRE

Download RUS - ENG

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4

https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_ITA.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_GRE.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2017/2017_CEISO_RUS.pdf

