Il mondo salvato dagli eremiti

Stampa
Stampa

Bose, mercoledi 8 - sabato 11 settembre 2010

XVIII Convegno Ecumenico Internazionale di spiritualita ortodossa
COMUNIONE E SOLITUDINE NELLA TRADIZIONE ORTODOSSA
Bose, 7-10 settembre 2011

in collaborazione con le Chiese Ortodosse

Avvenire, 8 settembre 2010

di KALLISTOS WARE, metropolita di Diokleia

COMUNIONE E SOLITUDINE

Solitudine e comunione, si pud sostenere, non si escludono a vicenda. Sono interdipendenti e complementari. E questa
una verita che Cicerone evidenzia quando parla di se stesso come di persona «mai meno sola di quando & sola». Una
persona, in altri termini, pud essere sola nel senso che non & nellimmediata compagnia di altri, e tuttavia, se vive
un’intensa e creativa vita spirituale, nelle proprie profondita scopre un indissolubile vincolo di comunione con gli altri.
Ritiro non significa necessariamente isolamento, solitudine non implica lontananza e disinteresse. Quanti sono
compartecipi della nostra umanita possono essere fisicamente assenti, ma sono spiritualmente presenti. La comunione
puo esistere a molti diversi livelli. Dal suo deserto cristiano, Evagrio Pontico afferma la stessa cosa quando dice che il
monachos, con cui forse intende non solo il monaco ma proprio il solitario, &€ «separato da tutti e unito a tutti». Questo
descrive esattamente la situazione dell’anacoreta, uomo o donna che sia: «separato da tutti» esternamente, in termini
spaziali o topografici, ma interiormente e spiritualmente «unito a tutti» attraverso la preghiera. Come dice abba Lukios nei
Detti dei padri del deserto, «se non impari prima a vivere con gli altri, non sarai capace di vivere in solitudine come
dovresti». Il futuro eremita deve prima essere provato e saggiato dall'esperienza della vita nel cenobio. Come dovrebbe
un solitario organizzare il suo tempo ogni giorno? Anche qui c'e varieta, ed & giusto che sia cosi. Come afferma William
Blake, «una sola legge per il leone e per il bue significa oppressione ». San Cristodulos prevede che i suoi eremiti vivano
di vegetali crudi e che mangino una volta al giorno di pomeriggio. Una descrizione un po’ piu completa del programma
quotidiano dell’eremita e della sua dieta ci € fornita da un testimone del XIV secolo, san Gregorio Sinaita.

E gli divide il giorno in 4 periodi di tre ore ciascuno. Partendo dall’aurora, il solitario esicasta impiega la prima ora del
giorno in cid che Gregorio chiama «ricordo di Dio attraverso la preghiera e la vigilanza del cuore », cioé in primo luogo la
recitazione della preghiera di Gesu. La seconda ora € dedicata alla lettura e la terza alla psalmodia, la recitazione del
salterio. Gregorio probabilmente prevede che il solitario conosca il salterio a memoria. Il secondo e il terzo di questi
periodi di tre ore sono consacrati alle stesse tre attivita, nello stesso ordine. Poi, alla decima ora del giorno il solitario
prepara e consuma il suo pasto. All'undicesima ora, se vuole, pud prendersi un breve riposo. Alla dodicesima ora recita
vespro. Per la notte Gregorio propone tre programmi alternativi. Gli «incipienti» devono passare meta della notte svegli e
I'altra meta dormendo, con mezzanotte come punto di divisione; non importa quale meta della notte & usata come veglia.
Quelli «<a meta del cammino»rfiesoi) devono passare le prime

due ore della notte svegli, le successive 4 dormendo e le 6 restanti svegli. Il «perfetto», aggiunge Gregorio con asciutto
tocco di umorismo, non ha bisogno di dormire, per cui pud passare tutta la notte stando in piedi e rimanendo sveglio.
Nelle ore di veglia della notte il solitario recita il mattutino (orthros) e probabilmente prima di esso il mesonykton, o ufficio
di mezzanotte; poi, all'aurora, I'ora prima.

Il resto della veglia notturna si pud passare ancora nella recitazione del salterio, nella lettura, e soprattutto nella pratica
della preghiera di Gesu. E significativo che il solitario non € esentato dalla recitazione dell'ufficio divino.

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/CEIS02010ITA.png
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2010/CEIS02010ITA.png
https://monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine
https://monasterodibose.eu//http://www.monasterodibose.it/ospitalita/convegni/convegni-spiritualita-ortodossa/1085-2010-comunione-solitudine

Ma cosa succede se non sa leggere? Gregorio non lo dice; probabilmente in questo caso si prevede che egli dica la
preghiera di Gesu, e di fatto esistono regole precise, che specificano quante centinaia di preghiere di Gesu devono
sostituire le diverse parti dell'ufficio divino. Come nei regolamenti per Patmos, Gregorio prevede che il solitario mangi
solo una volta al giorno, dopo l'ora nona e prima del vespro. Egli non fa menzione di alcun pasto leggero prima di
guesto. Probabilmente durante la quaresima il solitario, seguendo le normali regole ortodosse, nhon mangiava fino a dopo
vespro. Nella prima settimana di quaresima e nella settimana santa osservava indubbiamente un digiuno piu rigoroso,
come fanno molti monaci nei cenobi.

Gregorio permette al solitario di mangiare una libbra di pane al giorno, di bere due coppe di vino e ,.tre di acqua.
Altrimenti il suo cibo deve consistere in «qualunque cosa sia a portata di mano, non qualunque cosa il tuo impulso
naturale ricerca, ma cio che la provvidenza provvede, da essere mangiato senza troppa spesa».

Questo probabilmente comprendeva verdure fresche, quando ce n’erano; perché molti eremiti, e tale € il caso al Monte
Athos oggi, hanno un piccolo orto. Ma come possiamo rispondere a san Basilio quando chiede: «Di chi laverai i piedi... se
vivi in solitudine?». Che servizio rende il solitario al mondo che lo attornia? Non & egoista e antisociale ritirarsi in
reclusione, volgendo le spalle, cosi sembra, alle angosce e alle sofferenze degli altri uomini? Si tratta di una critica alla
vita solitaria che & stata fatta spesso, gia nel passato e piu diffusamente nel nostro tempo. Cosa rispondiamo? E
ovviamente possibile replicare con le parole di Cristo: «Quando tu preghi, entra nella tua camera, chiudi la porta e prega il

Padre tuo, che é nel segreto» (Mt 6,6).

Cristo stesso si ritirava regolarmente «in un luogo deserto» per pregare (Mc 1,35; Lc 4,42). Ma certamente, quando Cristo
dice «chiudi la porta» parla di qualcosa che dobbiamo fare ogni tanto, in modo temporaneo, prima di tornare nuovamente
ai doveri e alle richieste della nostra vita quotidiana in societa. Non suggerisce di tenere la porta costantemente chiusa.
Afferma semplicemente che nella vita di ogni persona attiva nel lavoro sociale occorre una dimensione di solitudine.
Cosa diremo dungue di coloro per i quali la solitudine € una condizione permanente? Fra tutte le possibili risposte alla
domanda di san Basilio, la migliore a mia conoscenza é quella fornita da san Serafino: «Acquisisci la pace interiore — egli
dice — e migliaia attorno a te troveranno la salvezza». Il solitario € in grado supremo uno che cerca con la grazia di Dio di
acquisire la pace interiore; ed & precisamente in questo modo che assiste agli altri. Se in ogni generazione ci sono non
pit di un pugno di persone, uomini e donne, che nella reclusione hanno acquisito la pace del cuore, essi hanno
sullintera comunita umana che li circonda un effetto creativo che supera ogni calcolo (anche se naturalmente
I'acquisizione della pace interiore & possibile anche a quelli che vivono in mezzo alla societa).

Ora i solitari che hanno acquisito la pace interiore possono certamente aiutare gli altri uomini direttamente agendo da
padri e madri spirituali, dando consigli a quanti vanno da loro di persona cercando assistenza. Una guida di questo tipo
fu I'eremita egiziano sant’Antonio, che nella seconda meta della sua vita divenne, con le parole del suo biografo
sant’Atanasio di Alessandria, «un medico dato allEgitto da Dio». Ma le parole di san Serafino hanno un campo
d’applicazione piu ampio. Attraverso la loro preghiera nascosta i solitari aiutano anche moltissimi altri ai quali la loro
esistenza ¢ totalmente sconosciuta. Diventando fiamme ardenti di preghiera i solitari trasformano il mondo circostante
solo con la loro esistenza, con il semplice fatto della loro segreta presenza. E questo il fondamentale contributo fornito
da chi & «separato da tutti e unito a tutti».

KALLISTOS WARE
metropolita di Diokleia

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



