La lectio divina dans la tradition de la spiritualité
chrétienne

Imprimer
Imprimer

...qui dit livre dit, pour un croyant, Bible...

Qui dit lecture dit livre. Qui dit livre dit, pour un croyant, Bible. Qui dit Bible dit Parole de Dieu. Qui dit Parole de Dieu
annonce le Dieu vivant, le seul qui parle, et la foi en ce Dieu vivant. Qui dit foi dans le Dieu vivant dit commencement de
I'amitié entre Dieu et 'homme; et c’est la tout le christianisme, lequel est foi en la Parole de Dieu incarnée et admet la
lectio divina comme point fort de sa spiritualité. Car s'il est vrai que la foi ne nait pas d’abord d'un livre lu mais d'une
parole écoutée, non pas d'une lectio mais d'une praedicatio (cf. Rm 10,17), non pas d'une parole écrite mais d’'une
parole prononcée dans la force d’'un événement toujours neuf, il est vrai aussi que le peuple de Dieu a fixé la Parole
ardente par écrit, qu’il a réuni en des livres les oracles prophétiques et que, comme le vase conservait dans I'Arche la
manne incorruptible, le Livre des Ecritures conserve dans I'Eglise la Parole incorruptible et toujours vive de Dieu.

Il sera nécessaire que I'on sache user de ce livre pour son propre salut et non pour sa ruine, pour trouver le chemin vers
Dieu et non pour se perdre; mais le fait que I'on doive se servir de lui, qu'il faille I'ouvrir et le scruter, cela, un croyant ne
peut pas le mettre en doute.

Ce dernier n’éprouve-t-il pas, dans le mouvement spontané et dans I'ardeur de sa foi méme, I'étrange attrait de ce livre
ou I'on peut retrouver le Seigneur que I'on a rencontré un jour sur le chemin de la vie et auquel on s’est entierement
donné?

Origene disait:

Qu'est-ce que se convertir? Quand on tourne le dos a toutes les choses du monde et qu'on applique son zéle, ses
actions, son esprit, sa sollicitude a la Parole de Dieu, quand on médite jour et nuit sa Loi et que, toutes affaires
cessantes, on s’occupe de Dieu et s’adonne a ses témoignages, on se convertit au Seigneur (Origéne, In Ex., hom. 12).

La spiritualité chrétienne n’est en rien différente de la spiritualité du baptéme vécue dans la logique pascale, qui en
constitue le noyau essentiel. Le mouvement de la conversion, qui fait que nous nous écartions du péché, du mensonge,
des futilités, nous fait nécessairement adhérer au Dieu saint et vrai, et c’est en particulier dans sa Parole que nous le
rencontrons. Se convertir, se tourner vers le Seigneur, signifie donc en derniere analyse se fiancer avec sa parole:
«Quand tes paroles se présentaient, je les dévorais; ta parole était mon ravissement et I'allégresse de mon cceur» (Jr
15,16).

les icones de Bose, Béthanie - sinopia en style italique

Le début du Psaume 1 apparait alors comme l'idéal mystigue de chaque croyant et reviendra comme un motif
conducteur sous la plume de tous les écrivains chrétiens: «Heureux 'homme qui ne suit pas le conseil des impies, ni dans
la voie des pécheurs ne s'arréte, ni au sieége des rieurs ne s'assied, mais se plait dans la loi du Seigneur, mais murmure
sa loi jour et nuit!»

La nostalgie du croyant, dés le moment ou il a connu Dieu et écouté sa Parole, sera, comme le disait Origéne, «oubliant
tout le reste, d'étre disponible pour Dieu» (omissis omnibus, Deo vacare); le prophete Osée exprime cette nostalgie
d’Israél en des termes inoubliables: «C'est pourquoi, dit le Seigneur, je vais la séduire, je la conduirai au désert et je
parlerai a son coeur» (Os 2,16). La foi tend secréetement, par elle-méme, vers cette écoute éternelle du Verbe qui est la
Parole substantielle et béatifiante du Dieu vivant.

Il est clair que ce mouvement spontané de la foi doit composer avec la condition terrestre, qui I'oblige a une longue
déviation et & une infinie patience. La majorité des chrétiens, dans le monde, ouvriront le Livre unique seulement en de
rares moments, quand ils pourront oublier pour un instant les préoccupations de la vie terrestre et, a leur tour, omissis
omnibus, Deo vacare. Quand cela se produira-t-il, si ce n'est chaque semaine, ce jour régulier qu’'est par excellence le
jour du Seigneur?

Vacare Deo: laisser du temps libre pour Dieu, consacrer du temps a Dieu, c’est exactement le rble et la signification du
dimanche dans le rythme de la vie chrétienne. Il y a six jours durant la semaine consacrés au travail humain et aux
paroles humaines; le septieme jour est consacré au Seigneur et a la rencontre avec lui, tant dans sa Parole que dans
'Eucharistie. Quand, selon saint Jéréme, la régle de Pach6me prescrivait aux moines «de ne s’employer tous les
dimanches qu’a la priére et aux lectures», elle ne faisait qu'appliquer de maniére plus intense a la vie monastique ce qui
devait étre un idéal pour tout chrétien.

Mais plus précisément, qu’est-ce qui caractérise et différencie les premiers moines? Le fait que, pour eux, chaque jour

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lectio_divina/img_2220arcabasevangelo.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lectio_divina/img_2220arcabasevangelo.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lectio_divina/img_1617amicidel-signorepar.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/preghiera/lectio_divina/img_1617amicidel-signorepar.jpg

sera dimanche! Non pas dans le sens que le dimanche est marqué par I'abstention du travail — sur ce point, les moines
obéiront eux aussi a la loi universelle du travail des six jours —, mais dans le sens que le dimanche est avant tout le
temps consacré a la lecture de la Parole de Dieu.

Les moines sont ceux qui ne peuvent pas supporter de ne pas se nourrir continuellement de cette Parole, ceux qui
cherchent a vivre a la lettre, dés ici-bas, ce que leur conversion signifie mystiquement: un oubli des choses du monde
pour embrasser seulement la Parole de Dieu. La lectio divina devient ainsi, des le début, I'élément le plus important de
I'organisation monastique.

Glanons quelques témoignages rassembés dans un ouvrage de Denys Gorce, La lectio divina des origines du
cénobitisme a Saint Benoit et Cassiodore |, Paris 1925.

Saint Antoine, le pére du monachisme, demandait aux disciples qui venaient pour se mettre a son école de:

prier, de psalmodier avant et apres le sommeil, d'avoir sans cesse présents a l'esprit les préceptes contenus dans les
Ecritures, de se familiariser avec la vie des saints pour les mieux imiter ensuite (ibid., p. 66).

Dans la regle de saint Pachéme,

la méditation des Ecritures est la séve du grand arbre monastique, la clef de volte de I'édifice pachdmien, le garant de
sa solidité aussi. Elle est le moyen ascétique, par excellence, de ne pas perdre de vue le Christ un seul instant du jour,
et de garder sa présence le long des nuits. Le cénobite pachémien est le type accompli du juste, «ayant son plaisir dans
la loi de Dieu et la méditant jour et nuit» (ibid., p. 79).

Soulignons le fait que la régle de saint Pach6me subordonne tout exercice physique d’ascése a la priere et a la lecture:

C’est le canon de I'Eglise que nous jeQinions seulement deux jours, afin que nous ayons la force d’accomplir ce qui nous
est ordonné, que nous ne nous Yy relachions pas, je veux dire: la priere continuelle, les veilles, la méditation de la loi de
Dieu (ibid., p. 71-72).

Saint Jérbme, de maniére complétement personnelle, mais a I'exemple de ces Anciens, a repris I'idéal d'une vie toute
centrée sur la Parole de Dieu: son établissement a Bethléem, ses travaux exégétiques n'ont pas eu d’autre but que de
mieux pénétrer la vérité de cette Parole. Voici son souhait: «Que le sommeil vous surprenne les Livres sacrés a la main,
et, si votre téte s'incline sous la fatigue, qu’elle tombe sur la page sainte.» (ibid., p. 71-72).

Mais il n'y a pas que les moines a se consacrer a la lectio divina: certains évéques, comme saint Ambroise, saint
Augustin et tant d'autres, n’ont pas une spiritualité différente.
Le célébre moine Cassien, au IVe siécle, exprime la joie que fait rayonner une telle spiritualité:

Recueillies avec empressement, soigneusement déposées et étiquetées dans les retraites de I'ame, munies du cachet
du silence, il en sera des paroles sacrées comme de vins au parfum suave, qui réjouissent le caeur de I'homme. Mdries
par de longues réflexions et dans les lenteurs de la patience, vous les verserez du réceptacle de votre coeur avec des
flots de senteurs embaumées; telle une fontaine sans cesse jaillissante, elles surabonderont des conduits de
I'expérience et des canaux inondants des vertus; elles sourdront de votre cceur, comme d'un abime, en fleuves
intarissables (Jean Cassien, Conférences, éd. E. Pichery, SC 54, Paris 1958, p. 201).

La régle de saint Benoit enfin fait entrer la lectio divina dans la structure monastique et, par la, dans la spiritualité de tout
I'Occident chrétien: lecture collective a l'office, en particulier a complies, et au réfectoire; lecture personnelle qui durait
environ trois heures chaque jour.

(Tiré de «La lectio divina nella chiesa», irfPregare la Bibbia nella vita religiosa, Bose 1983 p. 7-10; texte italien disponibile
dans la collection des fascicules Qigajon, no. 51)

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



