Le combat spirituel pour l'unité de I'Eglise

Imprimer
Imprimer

Mgr Georges du Mont Liban — Patriarcat d’Antioche

Métropolite GEORGES KHODR
L'important est de tout penser ensemble pour la gloire de Dieu qui couvre le Corps du Christ. Oui ou non sommes-

nous en communion véritable et non pas presque en communion?

XVlle Collogue cecuménique international

de spiritualité orthodoxe

Bose, mercredi 9 - samedi 12 septembre 2009
en collaboration avec les Eglises orthodoxes

LE COMBAT SPIRITUEL

DANS LA TRADITION ORTHODOXE

Bose, 12 septembre 2009

Mgr GEORGES du Mont Liban

Ecouter la conférence en langue originale francaise:

Ce qui nous vient habituellement a I'esprit quand nous parlons de l'unité de I'Eglise c’est le dialogue entre I'Orient et
I'Occident qui est une attitude notionnelle qui traite avec une dogmatique construite surtout avec des concepts, des
doctrines, une cohérence logique, toutes les logiques étant également soutenables. Or, et on I'a dit, une idée repousse
toujours une idée. On oublie que les rencontres entre Eglises sont des rencontres entre hommes tels que la vie les a
faits avec tous les degrés imaginables qu’ils ont pu atteindre sur | ‘Echelle des vertus pour prendre le titre du livre de
saint Jean Climaque. Et les communautés ecclésiales sont formées de ces hommes qui construisent ou déconstruisent
la maison de Dieu.

Ces communautés sont le produit de I'histoire. Rien ne se dit ou ne se fait sans les tristesses historiques, sans la
passion des cultures voire méme, et souvent, les intéréts politiques qui rodent dans nos cceurs. Agissant sur le plan
rationnel nous sommes souvent agis par ce vacarme intérieur qui nous agite. Voila pourquoi Barsanuphe de Gaza a pu
écrire : « Toute pensée en laquelle ne prédomine pas le calme et I'humilité n'est pas selon Dieu ». La pensée a |'état pur
est une vue de I'esprit. L'homme est un tout capable de Dieu si la flamme incandescente de la divinité lui brdle le cceur.
D’ou le titre de cet entretien : « le combat spirituel pour I'unité de I'Eglise ».

Monastero di Bose - Pagina 1 di 6


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3806_Kodre.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2009/convegno/IMG_3806_Kodre.jpg
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163

Il est obvie que dans toutes les périodes de I'histoire I'Eglise fut le lieu des dissensions personnelles liées ou non a des
controverses doctrinales ou canoniques. Les fauteurs de schismes, de tensions, n'avaient souvent pas atteint cette paix
intérieure qui placait leurs a&mes dans la justice. C'est avec une grande sérénité qu’on traite les différends théologiques.
Or Satan cherche a habiter le sanctuaire, a le gouverner par les hiérarques qui croient rendre, par des controverses peu
amenes, gloire a Dieu. Si dans une méme Eglises les factions se forment mues par I'esprit partisan, les intéréts de
personnes ou de groupes, il devient évident que cette Eglise n'est plus le lieu ou I'on peine pour la gloire de Dieu et la
quéte de l'unité. Il devient aussi clair que les hommes sensibles a toute grande cause comme celle de I'unité peuvent
étre écartés des décisions d'ordre cecuménique qui peuvent ébranler le pouvoir dominant.

J'en prends pour exemple les manceuvres de saint Cyrille d’Alexandrie pour condamner Nestorius. Au-dela de la
personne de celui qui fut déclaré hérétique il s’agit pour le siege d’Alexandrie de dominer celui d’Antioche. Un autre
exemple fur celui du cardinal Humbert lors du schisme de 1054. Ces intéréts de ses alliés politiques d'une part, sa haine
du siége de Constantinople ont entretenu son action d’opposition au patriarcat cecuménique. L'excommunication de
Michel Cérulaire et surtout de ses ouailles n'avait aucun fondement dans le droit canon oriental. Ces anathémes
absurdes de part et d’autre furent levés quand deux hiérarques mis par un esprit d'amour Paul VI et Athénagoras ont
entamé le dialogue de I'amour. Reconnaire, de la part des chefs d’Eglise, que I'autre Eglise est aussi aimée de Dieu
c’est manifestement reconnaitre qu’elle est une Eglise-sceur. Quelle que soit notre analyse des faits historiques et notre
théorie du mouvement de I'histoire, il N’y a aucun doute que les décideurs ecclésiastiques ont joué un rble considérable
dans les divisions.

Le combat spirituel n'est pas eulement celui de chaque chrétien tenté par le fanatisme, le tribalisme, le mépris héréditaire
de l'autre. L’Eglise et les Eglises sont également engagées contre le prince de ce monde. Si nous prenons comme
modéle de la lutte celle de la Femme dans Apocalypse 12 il s'agit en permanence du combat de I'Eglise représentée par
la Femme, contre le dragon. La Femme est enceinte parce que nous sommes ses enfants. Le récit tout entier met en
relief la Femme enveloppée du soleil et qui domine la lune. Il y a Ia une notion de pureté totale dont I'ennemi est le rouge
feu parce qu'il sort de I'enfer. La Femme s’enfuit au désert qui n'est pas seulement le lieu de refuge des persécutés mais
celui des esprits impurs contre lequel I'Eglise menera le combat dans sa force ascétique. Ceux qui seront, a partir du
3éme siecle, les combattants idéaux pour perpétuer le martyre prendront les déserts comme lieu de luttes idéales contre
la puissance du mal. L'Eglise et les Eglises n'acquerront I'absolu de leur témoignage que dans la mort a elles-mémes
dans le renoncement total au monde, lieu du Prince de ce monde. Une fois forte du sang du martyre et du sacrifice non
sanglant des moines I'Eglise pourra dire : « C'est a présent le salut et la puissance du regne de notre Dieu et le pouvoir
de son Christ, car il a été jeté I’Accusateur de nos fréres... Et eux l'ont vaincu a cause du sang de I’Agneau et a cause
de la parole de leur témoignage » (Apocalypse 12 : 10-13).

Le combat spirituel personnel et le combat spirituel ecclésial sont étroitement solidaires. Dans le livre de I'’Apocalypse, en
effet, le Christ ressuscité et glorieux adresse des lettres aux sept Eglises d’Asie Mineure pour les encourager et les
corriger : elles sont invitées a devenir ce qu’elles sont par le don de Dieu, par la conversion et la fidélité a la foi
apostolique. L'ange de chaque Eglise auquel s’adresse le Voyant n'est autre, d’aprés I'évéque Cassien Bézobrazoff que
I'Eglise elle-méme. Il réprouve les Eglises dans ce qu’elles peuvent étre la vie de la foi et en montre les grandeurs. Mais
le plus important dans le message est celui qui le dit. Il s’adresse aux Eglises a caue de la parole de Dieu et du
témoignage de Jésus (1 :10). Sa force lui vient du fait qu'il voit quelqu'un semblable a un fils d’homme (1 :13). Il a
compris que Celui qui lui a parlé était le ressuscité. Quelqu'un parle a ceux qui n'ont pas vu comme lui la force du
Seigneur de gloire. Les Eglises doivent revétir le Christ total et parfait pour pouvoir se former comme son Corps a partir
de sa téte. Que les Eglises qui, dans un moment donné de I'histoire expérimentent la lumiére exhortent celles qui en
sont encore loin. C’est ainsi que le Christ gouverne son Eglise. Il m'est arrivé depuis plusieurs années de penser que la
déchéance de I'Eglise terrestre est la preuve la plus éloquents que I'Esprit Saint maintient la présence de Christ parmi
nous.

Dans la décadence, le combat spirituel contre le prince de ce monde, comme I'explique saint Basile le Grand dans son
petit traité sur la foi, est d’abord celui des martyrs dans les persécutions. «Nul n’a plus grand amour que celui-ci : donner
sa vie pour ses amis » (Jean 15:13). Le sang est la parole la plus éloquente. Seuls les martyrs ne sont pas convoqués
au Jugement. Ceux qui vivent comme les martyrs réprouvent et exhortent en méme temps dans leur Eglise et dans les
autres ceux qui ont renoncé au combat. Ceux qui ont livré leur vie dans des conditions d’oppression politique ou qui ont
accepté constamment la persécution ouverte ou larvée et qui ont combattu dans le témoignage du silence « pour la foi qui
a été transmise aux saints une fois pour toutes » (Jude 3) fondent leur Eglise propre et les autres sur le Rocher. C’est
cette force qui rend I'Eglise inébranlable jusqu'aux siécles des siécles. Les Eglises constamment crucifiées peuvent
entonner le chant pascal dans une conviction éprouvée. Ces Eglises manifestent des mouvements de renouveau
imprévisibles. Le Christ choisit en elles ses témoins qui transmettent la vie aux membres considérés comme morts. Et la
vie nouvelle crée une théologie nouvelle avec des paroles jamais entendues, une théologie qui est souffle et donc priére.

C’est ce souffle que I'on trouve dans la grande priére sacerdotale de Jésus en Jean 17, priére qui est I'exemple le plus
frappant de l'unité de I'Eglise. C’est pour que le souffle de I'Esprit anime toute la chrétienté que le diacre dans la grande
ecténie prie pour toutes les Eglises de Dieu. La liturgie de la parole pour gu’elle soit recue dans la sollicitude du Pére se
présente a lui comme une obéissance dite par la méme bouche et sentie dans un méme cceur. Le Fils suscite en nous la

Monastero di Bose - Pagina 2 di 6



capacité de nous adresser a Lui : « Les paroles que tu m'as données, je les leur ai données ; et eux les ont regues »
(Jean 17:8). C’est le mystére de l'unité de la priere dans toutes les assemblées eucharistiques du monde. S'il est vrai
gue le sacrifice non sanglant est, dans la force du Logos, célébré sur tous les autels, il n’en reste pas moins vrai que
I'enthousiasme des uns soutient les fréres plus faibles et moins épris de la beauté de Dieu. Certains sont capables d’'une
plus grande audace pour oser dire Abba et ils embrassent dans leur élan ceux qui furent incapables d’audace.

Le chapitre 17 reste le point culminant de cet enchantement unique que nous procure le discours aprés la Cene. Notre
amour pour toutes les Eglises de Dieu veut qu’elles adhérent complétement a ce qu’a dit le Seigneur : « Moi, je suis le
Chemin, et la Vérité et la Vie » (Jean 14 : 6). Les Eglises se dépassent les unes les autres dans leur amour de Jésus.
Cette course vers I'amour constitue un aspect de la catholicité de I'Eglise.

Est-ce que Jésus en Jean 17 reprendrait la bénédiction prononcée par Jacob sur ses 12 fils : « Réunissez-vous et
écoutez, fils de Jacob, écoutez Israél votre pere... » (Gen. 49 :2). Jacob appelle a l'unité fraternelle, aprés le drame
fratricide. On ne pardonne pas a 'homme des songes dans I'Eglise. Il a d’autres attentes, d'autres visions. Il voit le
visage caché de I'Eglise et il cherche a le découvrir pour qu'il en voie la beauté. La liturgie de la grande et sainte
semaine parle de la beauté et de la chasteté de Joseph. Une Eglise n’est belle que si elle est indépendante du corps de
ce monde. C'est sa vertu qui lui procure le sens de sa fraternité avec les autres Eglises de Dieu et partant de leur
service. Les chapitres 37 a 50 de Genése peuvent étre lus comme un combat spirituel pour l'unité. Avant que n’éclatat
en Egypte, en terre étrangére, la beauté spirituelle de Joseph il fut vendu par ses freres comme esclave. Les freres, a
travers leurs épreuves, prennent conscience de leur faute. Ce repentir culmine lorsque Judas s’offre pour prendre la
place de Benjamin (Gen. 44). Alors Joseph, qui a certainement lutté pour pardonner a ses freres se fait reconnaitre : «
Approchez-vous de moi, je vous prie, et ils s'approchérent et il dit : « C'est moi votre frere » (Gen. 45 :4). Reconnaitre
I'Eglise sceur comme telle a cause de son étre ecclésial méme s'il lui est arrivé de nous ignorer ou méme de pécher
contre nous.

Dans ce grand récit sur Joseph il y a beaucoup d’éléments pour méditer sur ce combat spirituel : le repentir, le pardon,
s’approcher les uns des autres et puis parler. Au commencement de I'histoire de Joseph ses freres « le prirent en haine et
ils ne pouvaient lui parler amicalement » (Gen. 37 :4) tandis que lors de leur rencontre en Egypte « il embrassa
tendrement tous ses freres tout contre son coeur ; aprés quoi ses freres parlérent avec lui » (Gen. 45 : 15). Lorsque
Joseph renvoie ses fréres a son pére Jacob il leur recommande de ne pas se quereller en route (Gen. 45 : 24 d'aprés les
Septantes). La concorde fraternelle retrouvée est encore menacée.

L'apbtre Paul, a sa maniére personnelle, traduit pour les jeunes Eglises I'Evangile de la paix et de la communion.
L'origine et la source de la communion ecclésiale est 'amour de Jésus-Christ non conditionné par notre situation
spirituelle. « Quand nous étions encore faibles, c'est alors, au temps voulu, que Christ est mort pour des impies ». Il
reprend cette idée deux versets plus loin sous une forme de crescendo spirituel et il dit : « Dieu confirme ainsi son amour
envers nous : c'est quand nous étions encore pécheurs que Christ est mort pour nous » (Rom. 5 : 6 et 8). L'unité de
'Eglise est un don de communion par la mort-résurrection du Messie. Elle est a I'image de I'unité trinitaire manifestée
dans le mystere du salut. L'Eglise vit de la theologia dans I'économie. Quand Paul nous exhorte dans I'épitre aux
Ephésiens a garder I'unité de I'Esprit par le lien de la paix il n'oublie pas que cet effort est réalisé parce qu'il y a « un seul
Seigneur, une seule foi, un seul baptéme, un seul Dieu et Pére de tous qui est au-dessus de tous, et par tous et en tous
» (Ephésiens 4 : 5 et 6). C'est la ou I'on voit que la vie de la Trinité se refléte dans la vie ecclésiale. S’il survient donc une
discorde dans une Eglise ou entre les Eglises c’'est une atteinte chez les hommes a leur conformité a la Trinité. Paul
souhaite que nous « parvenions tous a 'unité de la foi et de la connaissance du Fils de Dieu, a I'état d’homme parfait, a la
mesure de la taille du Christ en sa plénitude » (Ephésiens 4 :13) il met cette perfection de la foi face aux hérésies qui
nous guettent. On s’attend a ce qu'il traite conceptuellement des hérésies mais il ne parle que de demeurer dans I'amour
et il nous invite a croitre « en tout jusqu’a lui qui est la téte Christ » (Ephésiens 4 : 15). Il semble que pour lui 'amour soit
la guérison des hérésies et la source de I'orthodoxie de la foi. Il n'y a jamais chez I'apétre des nations une indépendance
entre la foi, 'amour et I'ordre de I'Eglise. Les sources de I'unité pour lui sont en méme temps la présence agissante de
I'Esprit, du Seigneur, du Pére (Ephésiens 4 : 4 & 6) et l'activité convergente des ministéres (Ephésiens 4 : 7-13). Les
ministeres sont I'ceuvre de I'Esprit. Il sont vécus dans leur distinction mais dans leur unité « pour la construction du corps
du Christ » (Ephésiens 4 : 12). L’Esprit demeure I'hypostase de la variété des charismes et de leur unité. Nous sommes
dans la méme économie du Fils et de I'Esprit ainsi que de I'unité et de la diversité ecclésiales.

En méditant sur le mystére de I'Eglise tel qu'il apparait a Paul on peut comprendre que dans l'unité de I'Eglise ne
disparait pas la diversité des Eglises a cause de la multiplicité des charismes des Eglises diverses. J'avoue que cette
distinction n’est pas formelle dans le corpus paulinien mais le fondement y est. Cela nous permet de dire que la diversité
des génies des Eglises locales est un don de Dieu et que rien ne permet I'absorption qui serait une atteinte a cette
richesse voulue par Dieu. Le combat spirituel ainsi vu consiste a reconnaitre la diversité dans la richesse et la vision des
richesses dans l'unique « trésor de tous biens » dont parle la priére inaugurale au Paraclet dans I'Eglise orthodoxe. Ainsi
devons-nous bénéficier ensemble de la beauté des dons regus par les Patriarcats et Eglises autocéphales diverses. Je
ne sais pas s'il y a diverses maniéres de sentir I'orthodoxie chez les Grecs, les Russes, les Arabes et les autres. Mais il y
a indiscutablement une diversité de sensibilité dans I'approche de tel ou tel aspect de la vie ecclésiale. Vous ne pouvez
pas, par exemple, ignorer I'exégése en vous adressant aux orthodoxes arabes parce que leur milieu historique et culturel

Monastero di Bose - Pagina 3 di 6



a été rempli d'exégése dans les six premiers siécles et enrichi quelque temps apres l'invasion arabe par la philosophie
grecque. Méme si tous les orthodoxes aiment également la liturgie, il est indéniable que les Russes vivent du chant, des
offices trés longs, de la musique, de la beauté de I'icbne. Il faut conserver tous ces trésors dans les Eglises locales. Il y a
un combat spirituel & mener en vue de conserver tous nos trésors.

Dans une vision plus large I'Occident est I'Occident et I'Orient I'Orient et ils peuvent et doivent se rencontrer en Christ
sans perdre leur inculturation. Il n'est pas désirable que la sobriété liturgique des occidentaux disparaisse pour acquérir
la gloire de Byzance. Nous devons lutter pour que I'Eglise romaine garde son sens de I'ordre hiérarchique. Il nous faut
voir comment le Seigneur embellit 'Eglise romaine. Il nous faut devenir sensibles & sa grande piété, a son sérieux dans
'approche de I'histoire et de la culture, a sa volonté trés forte de recruter des religieux et des prétres. Rien dans la
civilisation qu’elle vit n’échappe a I'analyse de la foi.

Nous ne pouvons pas davantage ignorer ce dont le Seigneur a doté les Eglises issues de la Réforme. Vivre de la Parole
de Dieu montre manifestement I'amour que les Protestants ont entretenu pour la personne de Jésus. Ce souci constant
d’étudier la Bible est un legs pour nous tous. L’Eglise des Péres fut également biblique et liturgique. La correction
fraternelle ici s'impose.

Je reprends Paul qui tant de fois parle de la priere pour I'Eglise et les Eglises. « Par toutes sortes de prieres et de
demandes, priez a tout moment en esprit, et pour cela soyez vigilants avec une entiére assiduité et demandez pour tous
les saints » (Ephésiens 6 : 18 et 19). Il confie clairement tous les fidéles les uns aux autres. L'Apdtre confie son ministére
aux Colossiens. Il leur écrit : « Soyez assidus a la priere ... priez en méme temps pour nous, afin que Dieu nous ouvre
une porte pour la parole, pour que nous annoncions le mystére du Christ a cause duquel je suis dans les liens » (4 : 2 et
3). L'annonce, la fécondité, l'intelligence de la parole sont dus en partie au soutien des fidéles soucieux de la
propagation de I'Evangile chez eux, chez les autres et la mission. Tous les missionnaires comprenaient que le succés de
leur tache dépendait dans une grande mesure des priéres de I'Eglise qui les a envoyés. lIs avaient le sentiment que c’est
toute I'Eglise sortant de ses limites géographiques qui annongait I'Evangile en terre de mission. Et les faits montrent que
'Evangile était recu plus profondement a I'étranger dans la mesure de la fidélité de I'Eglise qui envoie les missionnaires.

Quand une communauté apprend qu’'une autre se trouve dans I'affliction, des priéres vigilantes montent pour les fréres
atteints d'épreuves physiques ou morales. C'est I'expression directe de la ????????. A cOté de cet aspect
communionnel que de chrétiens confessent gu’ils vivent spirituellement des priéres qui leur ont été promises par des
amis. Que de fréres m'ont confié qu’ils ont retrouvé leur santé grace aux liens spirituels qui leur sont connus.

Quand le Patriarche a la grande entrée commémore ses confreres qui dirigent les autres Eglises ou quand le diacre le
fait selon une autre coutume il y a la I'image verbale de 'unité de I'Eglise. Au-dela de la déclaration, la concélébration ou
nous vivons une véritable unité eucharistique gage du maintien de I'unité ecclésiale dans toutes ses dimensions.

Malgré la splendeur de I'Eucharistie et, pour reprendre I'expression de la liturgie aprés I'anaphore, malgré le fait qu’elle
soit la perfection ou I'accomplissement du Royaume, le trésor reste dans des vases d’argile. La fragilité des hommes
cache le mystére. Les conflits dans I'Eglise sont de tous les temps parce qu’il n’est pas vrai que tous les fidéles ont le
souci de la sainteté. Si la gloire n’est pas encore |3, si la theosis ne transfigure pas continuellement la communauté nous
ne gardons pas le trésor et nous manifestons notre nature de vases d'argile. Dés les premiers temps de I'Eglise de
Corinthe Paul parle de ses divisions et ses querelles. L'apbtre dit que les fidéles ont des allégeances personnelles
diverses. « Moi, je suis de Paul », « Et moi d’Apollos », « Et moi de Képhas », « Et moi du Christ ». dans les Eglises
orthodoxes ou le peuple de Dieu a son mot a dire dans I'élection de I'évéque on connait les candidats dons certains
cherchent a manifester leur popularité ou I'entretiennent. Il y a souvent des tensions au sein du synode avant le vote. Il y
a souvent une véritable crise avant I'élection du patriarche. Parfois elle continue en sourdine. L'Eglise apparait comme
une assemblée d’ordre sociologique.

A ce désordre de I'Eglise a Corinthe Paul oppose ceci : « le langage de la croix, en effet, est folie pour ceux qui se
perdent, mais pour ceux qui se sauvent, pour nous, elle est puissance de Dieu ». (1 Corinthiens 1 : 18). A la place d’'une
certaine sagesse du monde qui a pu inspirer les factions corinthiennes I'’Ap6tre ne peut s'empécher de dire : « c’est par la
folie de la proclamation qu'il a plu a Dieu de sauver ceux qui croient » (1 : 21 b). Dans telle ou telle éparchie, telle ou telle
paroisse on est acculé a résoudre les difficultés qui surgissent entre fideles par les moyens de la sagesse du monde.

Monastero di Bose - Pagina 4 di 6



La situation est plus grave en Galatie. « Je m’étonne, dit Paul, que si vite vous désertiez Celui qui vous a appelés par la
grace de Christ pour ‘passer &’ un Evangile différent. Ce n’est pas un autre ; il y a seulement des gens qui vous troublent
et qui veulent mettre sens dessus dessous I'Evangile du Christ » (Galates 1: 6 et 7).

Il'y la un désordre dans I'enseignement, la volonté de précher un autre Evangile que celui de Paul. Ici comme aux
Corinthiens il écrit : « Pour moi, puissé-je ne me vanter que de la croix de notre Seigneur Jésus-Christ, par laquelle le
monde est a jamais crucifié pour moi et moi pour le monde » (Gal. 6 : 14). Il y a impossibilité radicale d’affronter des
conflits en Eglise par les moyens de ce monde. Ce serait une unité dans le compromis des catégories sociales. Ce ne
serait pas une réconciliation en Christ. Dans certaines parties du monde orthodoxe I'évéque est un ethnarque de fait
surtout dans I'absence de toute catéchése préparatoire a tout dialogue entre le pasteur et ses ouailles qui ne sont pas
toujours sensibles a la foi a laquelle le prétre ou I'évéque se réfere. Il y a ainsi dans la communauté deux langages
différents et si jexagére un peu une Babel permanente.

On peut ainsi se demander si les divisions de I'Eglise ne seraient pas la conséquence de l'infidélité a I'Alliance. Peut-on
interpréter ainsi Lévitique 26 : 36 et 37 : « ... ils trébuchérent les uns sur les autres ... ». les terribles malédictions sont la
conséquence de la non-observance de I'Alliance par le Peuple. Chacun cherche a sauver sa peau sans se préoccuper
du bien commun. Dans certains endroits ce sont les replis identitaires familiaux ou politiques. Beaucoup de baptisés «
sont devenus vains dans leurs raisonnements, et leur coeur s’est enténébré. Se prétendant sages ils sont devenus fous,
et ils ont échangé la gloire de Dieu pour des images » (Romains 1 : 21b-23). Le drame de certaines paroisses c’est la
damnation au silence quand de rares personnes adorent Dieu et les autres des images, c'est a dire eux-mémes.

Dans le combat spirituel pour l'unité de I'Eglise la crédibilité de I'Eglise sur terre est en fonction de son témoignage de
communion ecclésiale. Or la communion ecclésiale a un langage, celui de I'amitié d’abord. L'amitié est le minimum que
'on puisse espérer pour instituer un langage évangélique condition de I'étre ecclésial tendu nécessairement vers la
mission.

Le véritable souci de la foi véritable est exprimé par la parole de la lirurgie de saint Jean Chrysostome : « Aimons-noudes
uns les autres afin que dans un méme élan nous confessions le Pére, le Fils et le Saint-Esprit ». En vue de l'intelligence
de la foi cultivez « des sentiments de compassion, de bonté, d’humilité, de douceur, de patience, vous supportant les uns
les autres et vous pardonnant mutuellement » (Colossiens 3 : 12 et 13).

C’est avec ces dispositions que I'on peut apprendre les uns des autres a écouter la Parole de Dieu. En d'autres mots,
accepter de devenir davantage disciples du Christ en écoutant ce que I'Esprit dit par le frére ou la sceur. Que celui qui a
des paroles divines les dise. Le don de Dieu doit étre partagé pour que I'Eglise vive. L'obéissance au Seigneur exige que
nous reconnaissions Sa volonté par les paroles qu'il a déposées dans le coeur de ses disciples bien-aimés. Cela requiert
une grande humilité de la part de tous et particulierement des hiérarques qui doivent savoir écouter ce que dit le
Seigneur aux Eglises c’est a dire souvent a des laics au coeur pur et qui habituellement fréquentent les Ecritures. A cbté
des évéques et des prétres Dieu choisit qui Il veut et il leur communique les mystéres du Royaume et de la parole qui
nous réconforte dans I'aujourd’hui de Dieu.

Un autre mystére du salut de I'Eglise tout entiére est la diaconie commune des « pauvres qui nous donne la certitude que
nous servons le méme Christ en eux.

Nous devons nous rappeler que c’est aux pauvres que le Royaume est préché, qu'ils sont les petits freres de Jésus et
qgue leur pature est Dieu. Il n'a pas de manducattion céleste pour nous si nous ne menons pas avec eux une vie de
partage. Ce sont eux qui sont l'autel sur lequel nous offrons un sacrifice supérieur a l'autel de la liturgie pour reprendre
une expression exaltante de Chrysostome.

Enfin dans cette voie du détachement qui prépare a l'unité nous ne pourrons étre fondés sur Dieu que dans le
renoncement a nos propres intéréts personnels et a notre orgueil confessionnel. La vérité vous couronne et ne sert pas
votre vanité historique quels qu’en soient les attraits. Dans ce sens Paul parle de ceux qui « recherchent leurs intéréts,
non celui du Christ Jésus » (Philippiens 2 : 21). Dans le méme sens il avait de ceux qui « proclament le Christ par envie et
querelle » (Philippiens 1 : 15) et cela en contraste avec le Christ qui « s’est anéanti prenant forme d’esclave, devenant
semblable aux hommes. Et par son aspect reconnu pour un homme il s’est abaissé devenant obéissant jusqu’a la mortm
et la mort sur une croix » (Philippiens 2 : 7-9).

La kénose est notre chemin a tous vers notre résurrection permanente en Christ dans une vie de priére pour toute
I'Eglise. « Dieu agrée les prieres de ceux qui aiment la paix. Le plus grand sacrifice offert a Dieu c’est notre paix, c'est
notre concorde fraternelle ; car par l'unité du Pére, du Fils et de I'Esprit Saint, le peuple est un » (saint Cyprien de
Carthage, I'Oraison dominicale, 23).

Monastero di Bose - Pagina 5 di 6



Cela nous amene a dire que le combat spirituel et I'unité de I'Eglise est un. Combat de chacun et de toutes les Eglises
pour I'Eglise de Dieu. Combat par la parole salvatrice et la sainteté de vie. Sainteté et unité font un. L'unique souci de
l'unité en fait un discours théologique dans le sens étroit du terme, tandis que le combat spirituel rapproche l'unité de sa
profondeur qu’est la vie en Christ qui n’est autre, par notre mouvement d’ascension, que notre habitation avec le Pére, le
Fils et le Saint Esprit.

Que d'obstacles dans cette ascension. Nous les avons évoqués. Le but de cette ascése et de cette contemplation divine
sur notre chemin vers notre fin ultime dans la gloire est de demander la sainteté réelle pour notre Eglise et de toutes
celles qui invoquent la Trinité qui ecclésifie toutes les communautéss qui croient profondément en elle. Si nous vivons de
la communion des personnes divines nous godtons déja a la divinité tout entiére et le Royaume est au dedans de nous.

Une véritable unité est déja réalisée en pariculier entre I'Eglise romaine et I'Eglise orthodoxe. Cependant Rome est
invitée par les orthodoxes a mettre au clair la question de savoir si I'anathéme prononcé contre les anti-infaillibilistes
romains touche de quelque maniére les orthodoxes. Si les orthodoxes ne sont pas I'objet d’'une condamnation ils restent
fidéles a leur théologie et le dogme romain devient pour eux un theologoumenon.

Je ne sais si cela est possible. Mais si un combat spirituel doit étre mené par I'Eglise de Rome c’est bien celui-la. Si
notre proposition devient envisageable, nous ne préjugeons de rien, I'essentiel de nos divergences sera levé. Le
schisme qui nous sépare maintenant aura été une rupture a l'intérieur de I'Eglise une.

L'important est de tout penser ensemble pour la gloire de Dieu qui couvre le Corps du Christ. Oui ou non sommes-nous
en communion véritable et non pas presque en communion? Pouvons-nous nous donner aujourd’hui le baiser de paix
afin que I'unique combat ne consiste plus a rechercher I'unité mais a la proclamer et la chanter.

Bose, septembre 2009
Métropolite Georges du Mont Liban

XVlle Collogue cecuménique international

Monastero di Bose - Pagina 6 di 6


https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=252&Itemid=1163

