La paternite spirituelle: éléments bibliques

Imprimer
Imprimer

Enzo Bianchi, prieur de Bose

Bose, 18 septembre 2008
par ENZO BIANCHI

Grace a la médiation d'un pére ou d'une mére qui savent exercer l'art de I'accompagnement dans I'Esprit

XVle COLLOQUE OECUMENIQUE INTERNATIONAL

TEXTE ORIGINAL ITALIEN
DE LA CONFERENCE DE FRERE ENZO BIANCHI
PRIEUR DE BOSE

Ecouter la conférence:
Bose, 18 septembre 2008

Introduzione

Il tema della paternita spirituale, cosi caro alla tradizione monastica d’oriente e d'occidente, non € trattato esplicitamente
nelle Sante Scritture. E tuttavia € vero che ben presto quanti in ambito cristiano e anche giudaico hanno praticato questo
ministero hanno fatto ricorso ad alcuni personaggi biblici ritenuti precursori ed exempla della paternita spirituale. In
proposito mi limito a citare due testi contenuti nella Filocalia, che si colloca alla foce di questa lunga tradizione:

Non vi € altra via sicura di salvezza che quella di manifestare i propri pensieri ai padri e di ricevere da essi la regola della
virtl piuttosto che seguire il proprio giudizio ... La verita di questo ci & possibile apprenderla da molti passi delle Scritture
ispirate, in particolare dalla storia del santo Samuele. Egli, chiamato da Dio una e due volte, corse dall’anziano Eli e si
lascio formare dal suo insegnamento, per sapere come rispondere a Dio.

(Cassiano il Romano, A Leonzio igumeno)

Il Signore ha detto: «Se uno non rinasce dall'alto, non pud entrare nel regno dei cieli» (cf. Gv 3,3). Ma questa nascita si
attua grazie alla sottomissione ai padri spirituali ... Cosi i dodici sono nati da Cristo e i settanta sono nati dai dodici e
sono divenuti figli di Dio Padre, come aveva detto il Signore: «Voi siete figli del Padre mio che & nei cieli» (cf. Mt 5,45). E
Paolo ugualmente dice: «Anche se aveste mille maestri, non avete perd molti padri; io vi ho generato, divenite miei
imitatori» (cf. 1Cor 4,15; 11,1).

(Niceta Stethatos, Capitoli naturali 53)

Prendendo spunti da questi e altri passi che si potrebbero citare, il mio intento sara quello di ripercorrere le piu
significative figure di «padri spirituali»ante litteram presenti nella Bibbia, analizzando volta per volta le caratteristiche
salienti del rapporto con i loro «figli»: sono infatti convinto che tali elementi possano ispirare la prassi di paternita spirituale
di ogni tempo.

1. La paternita spirituale nell’Antico Testamento

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1504Bianchi.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni-spiritualita-ortodossa/2008/IMG_1504Bianchi.jpg
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049

Il primo esempio biblico di un uso figurato dell'appellativo «padre» & attestato a proposito diGiuseppe, definito «padre év)
per il faraone», cio€, come si specifica subito dopo, «signore su tutta la sua casa e governatore di tutto il paese d’Egitto»
(Gen 45,8). La sua saggezza e la sua intelligenza nell'interpretare i sogni fanno di Giuseppe, benché molto giovane, una
guida per il re, che si rivolge a lui riconoscendolo abitato dallo Spirito di Dio (cf. Gen 41,38).

Ma il primo rapporto tra padre e figlio spirituale, anche se i termini non appaiono esplicitamente, & quello tra Mosé e
Giosue. Giosue figlio di Nun viene presentato come «il giovane servo di Mosé, che non si allontanava mai dalla tenda
dell'incontro» (cf. Es 33,11). Quale segno di una nuova nascita Mosé gli cambia il nome, da Osea a Giosué appunto (cf.
Nm 13,16). E come lo aveva portato con sé sul Sinai al momento di entrare nell'intimita con il Signore (cf. Es 24,13), cosi
lo eleggera quale suo successore nella missione di guida di Israele: su Giosué infatti — dice la Scrittura — riposa lo Spirito
e Moseé per ordine di Dio gli impone le mani, facendolo partecipare della sua autorita, affinché la comunita del Signore
non sia un gregge senza pastore (cf. Nm 27,15-20).

In questo rapporto tra Mosé e Giosuée sono gia presenti in nuce gli elementi fondamentali di una relazione di paternita
spirituale: Moseé trasmette a Giosue gli ordini di Dio, rendendolo intrepido e coraggioso (cf. Dt 3,21-28); gli assicura che il
Signore camminera davanti a lui, non lo lascera e non lo abbandonera (cf. Dt 31,8); e al termine della Torah si legge:
«Giosué era pieno dello spirito di sapienza, perché Mosé aveva imposto le mani su di lui; i figli di Israele gli obbedirono e
fecero quello che il Signore aveva comandato a Mosée» (Dt 34,9). Ascoltando Giosué ormai si ascolta Mosé: ecco la
trasmissione, I'autentica traditio da padre a figlio, che ispirera il celebre assunto con cui si aprono i Pirgé Avot: «Mosé
ricevette la Torah dal Sinai e la trasmise a Giosué, Giosué agli anziani, gli anziani ai profeti, e i profeti la trasmisero agli
uomini della grande assemblea» (Mishna Avot 1,1)...

All'interno di questa relazione mi pare significativo notare anche la presenza di quella che potremmo chiamare
correzione paterna. Giosueé é stizzito per I'estensione del carisma spirituale-profetico a Eldad e Medad, che profetizzano
nelllaccampamento senza essersi recati allassemblea comune nella tenda, ma Mosé gli risponde risolutamente: «Sei tu
geloso per me? Fossero tutti profeti nel popolo del Signore e volesse il Signore dare loro il suo Spirito!» (Nm 11,29).
Questa divergenza mostra con chiarezza che in una relazione di accompagnamento spirituale il padre ha il grave dovere
di correggere il figlio, mostrandogli la centralita della volonta di Dio: egli deve farsi tramite di quell’'amore di Dio per tutti
gli uomini che travalica ogni chiusura frutto di un cattivo zelo, sovente rinfocolato dagli entusiasmi giovanili...

Se con Mose e Giosue si ha il prototipo della relazione maestro-discepolo, tale relazione si fa manifesta nel caso di
Eli e Samuele. Eli, sacerdote a Silo, & testimone della preghiera bisbigliata tra le lacrime da parte di Anna, una donna
sterile salita al santuario per chiedere un figlio. Costui non sembra molto dotato del carisma del discernimento, se & vero
che interpreta il movimento delle labbra di Anna come dovuto a uno stato di ubriachezza; tuttavia, dopo averla ascoltata,
nella sua funzione istituzionale le impartisce la benedizione (cf. 1Sam 1,9-18). In seguito, al compimento della preghiera
di Anna, Eli accoglie Samuele appena svezzato quale «ceduto al Signore per tutti i giorni della sua vita» (1Sam 1,27) e lo
tiene accanto a sé, istruendolo e facendolo crescere.

| figli carnali di Eli sono degeneri e invano I'anziano sacerdote li ammonisce, senza riuscire a distoglierli dai loro peccati

contro il Signore. Tuttavia nella sua sventura & consolato da un altro figlio, il giovane Samuele, che «continuava a servire |l
Signore sotto la sua guida» (1Sam 3,1). Siamo in un tempo in cui, annota il narratore, «la parola del Signore é rara»ibid.
); ovvero, Dio continua sempre a donare con premura la sua Parola, ma gli uomini sono duri di cuore, non vogliono

accoglierla e obbedirle con la loro vita. La pagina che si apre a questo punto & assai nota. Mentre Samuele dorme

presso I'arca del Signore, per tre volte si sente chiamare per nome, e ogni volta si alza e va dal sacerdote Eli, pensando

che sia stato lui a chiamarlo. Solo alla terza volta Eli comprende e gli dice: «Se ti si chiamera ancora, dirai: “Parla,
Signore, perché il tuo servo ti ascolta”» (1Sam 3,9). E un’affermazione straordinaria che riassume in sé mirabilmente il

movimento della preghiera e, piu in generale, della nostra relazione con Dio quale ci viene rivelata nelle Scritture:

I'ascolto € gia preghiera e ha un primato assoluto in quanto riconosce l'iniziativa di Dio, il fatto che la nostra vita non sia

che una risposta costante alla sua chiamata sempre preveniente.

Eli, «pur se fa fatica perché evidentemente non ha mai fatto I'esperienza personale di Dio» (Carlo Maria Martini), tuttavia
nella sua poverta compie I'essenziale: si fa mediatore della parola di Dio per Samuele e lo aiuta a discernerla. Si,
'importante & che il padre spirituale assuma la propria debolezza e ne sia cosciente; se € disposto a fare questo e a
mettersi con fedelta al servizio del Signore e del discepolo, anche attraverso la sua pochezza il Signore fara passare la
sua voce. Di piu, Eli si sottomettera pure alla dura parola di giudizio pronunciata da Dio sulla sua famiglia per bocca di
Samuele (cf. 1Sam 3,11-14.18), umiliandosi fino a farsi discepolo di colui che aveva definito «figlio mio» lfeni: 1Sam
3,6.16). «Samuele acquistd autorita poiché il Signore era con lui, né lascido andare a vuoto una sola delle sue parole»
(1Sam 3,19): cosi si conclude il brano, attestando la qualita profetica di Samuele (cf. 1Sam 3,20). Certo, € il Signore ad
averlo costituito profeta, ma a Eli va il grande merito di aver compiuto cid0 che piu tardi Palamone esprimera cosi al
giovane Pacomio: «Sar0 pronto nei limiti della mia debolezza a soffrire con te finché tu conosca te stesso» Yita bohairica
di Pacomio 10).

L'ultimo esempio veterotestamentario che vorrei analizzare é costituito dalla relazione di paternita spirituale di Elia nei
confronti di Eliseo. Nello sviluppo della profezia in Israele il Signore suscita con il suo Spirito delle forme di paternita
diverse da quelle «istituzionali», come potevano essere quella di Eli o dei giudici: il capo di una corporazione profetica,
che ne era allo stesso tempo il padre «spirituale», veniva chiamatdav, padre, nella consapevolezza che il vero padre non
e colui che genera fisicamente, ma colui che educa e istruisce il discepolo sulle vie del Signore (cf. Esodo rabbah 46,5).
Elia il tisbita, «uomo di Dio» (2Re 1,9), subito dopo l'incontro con il Signore sul monte Oreb (cf. 1Re 19,9-18) chiama

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



Eliseo alla sua sequela, gettandogli sulle spalle il mantello, segno della sua qualita profetica, mentre questi sta arando
un campo. Il suo € un gesto subitaneo e istituisce I'unico esempio esplicito di sequela di un uomo a un altro uomo
attestato nell’Antico Testamento. Il testo € estremamente scarno, a testimonianza del fatto che e la parola di Dio,
sovrana e pienamente efficace, a suscitare la chiamata e a sostenere la risposta. Eliseo, congedatosi dalla famiglia e dal
lavoro, «si alza e segue Elia, entrando al suo servizio» (cf. 1Re 19,21), «versandogli I'acqua sulle mani» (cf. 2Re 3,11),
cioé condividendo con lui l'intimita di una vita comune. Quest'ultima annotazione conosce un commento significativo
nella tradizione rabbinica:

R. Jochanan disse a nome di r. Shimon ben Jochaj: «E pill importante la pratica della Torah che non il suo studio teorico,
secondo quanto fu detto: “Eliseo, figlio di Safat, versd acqua sulle mani di Elia” (2Re 3,11). Non si dice: “Studid”, ma
“Versd”; da qui risulta che la pratica € piu importante dello studio teorico». (Talmud babilonese Berakot 7b)

In altri termini, come diranno a piu riprese i padri del deserto, € la condivisione quotidiana dell'esistenza la fonte piu
sicura di insegnamento per il discepolo; spesso si impara piu da un’attenta osservazione dei gesti del padre che non da
tante parole, perché la sua stessa vita € messaggio: «Abba, a me basta vedertil»... Anche per questo — credo — dopo il
racconto della vocazione di Eliseo non ci & narrato nulla di preciso a proposito del servizio prestato dal discepolo presso
il grande profeta.

La loro vicenda trova pero un compendio paradigmatico al momento del congedo, quando Elia é rapito da Dio in cielo in
un carro di fuoco (cf. 2Re 2,1-18). In quel frangente Eliseo grida rivolto a Elia: «Padre mio, padre mio, carro di Israele e
sua cavallerial» (2Re 2,12) e, per averne contemplato I'ascensione, riceve in cambio una doppia parte dello spirito del
profeta: questa era infatti la parte che spettava al figlio primogenito nella divisione dell’eredita paterna (cf. Dt 21,17). Il
passaggio di consegne tra Elia ed Eliseo € nuovamente significato dal mantello raccolto da quest'ultimo, pegno della
continuita del ministero carismatico e dell'identita della funzione (cf. 2Re 1,8; 2,13). Cosi Eliseo da figlio diventa padre
spirituale per tutto Israele, che attraverso il re loas gli rivolgera lo stesso titolo da lui riservato a Elia: «Padre mio, padre
mio, carro di Israele e sua cavallerial» (2Re 13,14). E i presenti, vedendo Eliseo aprire le acque del Giordano con un
colpo del mantello, devono riconosceres Lo spirito di Elia si & posato su Eliseo!» (2Re 2,15). Ecco una definizione
sintetica della paternita spirituale: il padre trasmette al figlio il proprio spirito, inestricabilmente connesso con lo Spirito di
Dio, fonte di vita in abbondanza e vero protagonista della vita spirituale.

2. La paternita spirituale nel Nuovo Testamento

Su questo sfondo veterotestamentario, cui si potrebbero aggiungere alcuni passi tratti dalla letteratura sapienziale — si
pensi, per es., a Pr 4,1-2: «Ascoltate, o figli, I'istruzione di un padre e fate attenzione per conoscere la verita, poiché io vi
do una buona dottrina; non abbandonate il mio insegnamento» — si comprendono meglio le relazioni di paternita
spirituale implicite in molte pagine del Nuovo Testamento.

Il Nuovo Testamento si apre presentando, pur in modo molto sobrio, la funzione di paternita spirituale svolta da Giovanni
il Battista nei confronti di Gesu, definito dal Precursore «colui che viene dietro a me» qpiso mou: Gv 1,15.30), con
un’espressione tecnica che indica appunto una relazione di discepolato. Gesu sembra dunque aver seguito Giovanni
come discepolo per un certo tempo, fino a farsi battezzare da lui (cf. Mc 1,13-17 e par.).

Quanto alla relazione di Gesu con i suoi discepoli, va innanzitutto notato che la sua chiamata rivolta ai dodici affinché
abbandonino casa, famiglia e campi per «stare con lui» (cf. Mc 3,14) rinnova e radicalizza quanto era stato vissuto da Elia
ed Eliseo: questa volta non c’@ nemmeno piu il tempo per congedarsi da quelli di casa. Gesu si rivolge talvolta ai suoi
discepoli chiamandoli «figli» t€kna: Mc 10,24) o «piccoli figli»teknia: Gv 13,33; paidia: Gv 21,5), cosi come fara anche
Giovanni verso i cristiani della sua comunita (teknia: 1Gv 2,1.12.28; 3,7.18; 4,4; 5,21). Ma a prescindere da questi pochi
esempi, tutta la vita comune di Gesu con i suoi puo essere interpretata come un paziente lavoro mediante il quale egli
cerca di narrare loro il volto di Dio e di generarli quali «figli del Padre che € nei cieli» (Mt 5,45), «figli del Regno» (Mt 13,38):
nessuna autoreferenzialitd da parte sua, ma la chiara coscienza di avere tutto ricevuto dal Padre e, di conseguenza, la
gioia di restituirgli ogni cosa e ogni relazione. E dunque con grande intelligenza che l'autore della Lettera agli Ebrei pud
mettere in bocca a Gesu asceso al cielo le parole del profeta Isaia: «Ecco, io e i figli che Dio mi ha dato» (Eb 2,13; cf. Is
8,18), le quali a loro volta daranno origine a una tradizione patristica confluita, com’é noto, nel passo della Regula
Benedicti in cui I'abate é detto fare le veci di Cristo (cf. II,1-3).

Ora, € vero che Gesu nel vangelo secondo Matteo afferma con forza: «Non chiamate nessuno “padre” sulla terra, perché
uno solo ¢ il Padre vostro, quello del cielo» (Mt 23,9). Una volta deprivato della sua vis polemica dovuta alla concorrenza
tra il nascente movimento cristiano e quello rabbinico, che si serviva di tale appellativo per designare le guide spirituali,
guesto detto non va inteso in senso letteralistico bensi compreso in profondita: la fonte di ogni paternita € Dio e ogni
paternita umana, inclusa quella spirituale, discende da lui, € donata per partecipazione alla sua. Nello stesso senso
Gesu ammonisce che «uno solo € buono» (Mt 19,17), Dio. Ma come non ci & impedito di giudicare buone delle creature,
in quanto donne e uomini abitati dalla bonta di Dio, cosi ci & dato di scorgere la maternita e la paternita in credenti che
non se la arrogano indebitamente ma ne sono testimoni tra i fratelli per dono esclusivo di Dio; in persone che, come
Giovanni il Battista, conducono altri a Cristo e poi escono di scena, pronte a diminuire affinché Cristo cresca (cf. Gv 3,30).
Paolo non & dunque un trasgressore delle parole di Gesu, lui che piu di ogni altro chiama in causa il rapporto di paternita
spirituale nei confronti dei suoi discepoli. E fa questo — non lo si dimentichi — essendo stato a sua volta generato alla vita
cristiana da Anania, che si prende cura di lui e lo battezza dopo che Cristo gli si € rivelato sulla via di Damasco (cf. At

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



9,10-19; 22,12-16). Inoltre ha avuto bisogno che Barnaba lo accompagnasse nell’opera di maturazione della fede,
inserendolo progressivamente nella comunita di Gerusalemme (cf. At 9,26-30; 11,22-30) e sostenendolo durante le
traversie del primo viaggio missionario (cf. At 13,1-15,40). Si, anche Paolo, che non aveva conosciuto personalmente
Gesu, € stato iniziato da altri alla vita in Cristo, da lui poi vissuta con grande intensita e, di conseguenza, trasmessa ad
altri figli...

Nelle sue lettere I'apostolo piu volte allude alla sua opera di paternita nei confronti di singoli figli spirituali: parla di
Onesimo come di «mio figliolfo emodn téknon) che ho generato in catene» (Fm 10); di Tito come «mio vero figliognesion
téknon) nella fede comune» (Tt 1,4). Paolo utilizza accenti particolarmente affettuosi nei confronti di Timoteo, che
definisce «mio figlio amato e fedele nel Signore» fiou téknon agapeton kai piston en kyrio: 1Cor 4,17; cf. 1Tm 1,2.18;
2Tm 1,2; 2,1); di lui dice anche: «ha servito il Vangelo con me, quale un figlio con il padrelfos patri téknon)» (Fil 1,22).

Quest'ultimo passo ci introduce a un tema centrale toccato da Paolo in relazione alle comunita cristiane da lui fondate: la
sua € una paternita strettamente connessa alla trasmissione del Vangelo; ovvero, se non va trascurato lo stretto legame
umano esistente tra I'apostolo e i suoi figli, nondimeno € il Vangelo di Dio e di Gesu Cristo che costituisce il metro
oggettivo e determinante delle sue relazioni con loro. Questa duplice dimensione appare chiaramente in un passo della
sua lettera piu antica, la prima scritta ai cristiani di Tessalonica:

Siamo stati amorevoli in mezzo a voi come una madre si prende teneramente cura dei propri figli. Cosi affezionati a voi,
avremmo desiderato darvi non solo il Vangelo di Dio, ma la nostra stessa vita, perché ci siete diventati cari ... E sapete
anche che, come fa un padre verso i propri figli, abbiamo esortato ciascuno di voi, incoraggiandovi e scongiurandovi a
camminare in maniera degna del Dio che vi chiama al suo Regno e alla sua gloria (1Ts 2,7-8.11-12).

Paolo & dunque nello stesso tempo madre e padre per i suoi figli spirituali, e la sua autorevolezza si fonda sull’esempio
da lui dato in prima persona: «lavorando notte e giorno per non essere di peso ad alcuno vi abbiamo annunziato il
Vangelo di Dio» (1Ts 2,9). Chi al contrario pretende di imporre agli altri cid che non & disposto a vivere, va
inevitabilmente incontro al severo giudizio di Cristo su quanti «legano pesanti fardelli e li impongono sulle spalle degli
uomini, ma non vogliono muoverli neppure con un dito (Mt 23,4)...

Ma se nel precedente passo vi era solo il paragone — «come una madre ... come un padre» —, ai cristiani di Corinto Paolo
si rivolge con un’affermazione ancor piu netta: «Potreste avere anche diecimila pedagoghi in Cristo, ma non certo molti
padri, perché sono io che vi ho generato in Cristo Gesu, mediante il Vangelo (en Christb lesol dia tol euangheliou egé
hymas eghénnesa)» (1Cor 4,15). Certamente qui I'apostolo vuole distinguere la propria funzione da quella di quanti gli
sono subentrati a Corinto per guidare la comunita in sua assenza: questi ultimi non devono attribuirsi nulla di pit della
funzione che gli spetta, quella di tutori, di precettori incaricati solo di proseguire I'opera da lui iniziata. Ma piu in profondita
gueste parole rivelano la consapevolezza che abita il cuore di Paolo: egli € reso padre dalla fecondita del Vangelo, della
Parola che per primo ha accolto in sé come seme e fonte di vita. Solo da questo essere radicato nel Vangelo discende la
sua capacita di chiamare altri a una nuova nascita, di destarli alla vita secondo Dio: ecco il «senso nascosto» ravvisato da
Origene in questo passo paolino (cf. Frammenti del Commento alla Prima lettera ai Corinti [su 1Cor 4,15]).

Nessun protagonismo deve dunque animare il padre spirituale, ma la chiara consapevolezza che egli € chiamato ad
essere una sequentia sancti Evangelii, un brano vivente di Vangelo per i suoi figli. Questo comporta una dura lotta, una
fatica che puo essere sostenuta nella misura in cui si ha chiaro il fine cui si tende, come scrive lo stesso Paolo ai cristiani
della Galazia: «O figli miei, che di nuovo partorisco nel dolore, finché non sia formato Cristo in voiriéchris hod morphothé
Christos en hymin)» (Gal 4,19). Ecco lo statuto paradossale della paternita spirituale: il padre soffre per una gestazione
di Cristo che spetta al figlio condurre, una gestazione che pud anche essere lunga e travagliata. Ma prima o poi viene |l
giorno in cui il parto si compie: quando il figlio diviene «un uomo maturo, nella misura che conviene alla piena maturita di
Cristo» (Ef 4,13), allora il padre deve farsi umilmente da parte. Il suo compito € terminato: da quel momento sara Cristo,
il terzo in ogni relazione di paternita spirituale, a guidare in prima persona il figlio, a condurlo nel cammino della vita.

Conclusione

Parafrasando un’affermazione di Pierre Lenhardt a proposito della trasmissione della Torah da parte dei maestri
d’Israele, potremmo dire che come non si riceve la vita senza genitori, cosi non si ricevono la parola di Dio e i fondamenti
della vita nello Spirito senza un padre spirituale saldamente radicato nel Vangelo di Cristo. Si, il cristiano € chiamato a
ricevere la vita da chi & stato reso capace di donarla, per essere poi in grado di trasmetterla a sua volta a quanti
verranno dopo di lui. E quel movimento ben espresso ancora da Origene: «Prendiamo a esempio Paolo che istruisce
Timoteo: Timoteo riceve da Paolo dei suggerimenti e poi va lui stesso alla fonte da cui Paolo € venuto; vi attinge e
Timoteo diventa uguale a Paolo» (Frammenti del commento alla Prima lettera ai Corinti [su 1Cor 2,12-15]).

«Cristiani non si hasce ma si diventaxTertulliano, Apologetico XVIII,5) grazie alla mediazione di un padre o di una madre
che sappiano esercitare I'arte dell’accompagnamento nello Spirito. Che sappiano cioé guidare nella liberta e per amore,
e con infinita pazienza, alla vita in Cristo, alla vita secondo Dio, «il Padre dal quale ogni paternita nei cieli e sulla terra
prende nome» (Ef 3,14-15).

ENZO BIANCHI
XVle COLLOQUE OECUMENIQUE INTERNATIONAL

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4


https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_content&task=blogcategory&id=220&Itemid=1049

