
Projet et comité scientifique
 

Imprimer 
Imprimer 

XIIe Colloque liturgique international
LITURGIE ET COSMOS
Fondements cosmologiques 
de l'Architecture liturgique
Bose, 29 30 31 mai 2014
Organisé par le Monastère de Bose 
en collaboratione avec l'Office national pour les biens culturels ecclésiastiques
de la Conférence épiscopale italienne

 

 

PROJET ET COMITÉ SCIENTIFIQUE

Organisé par le Monastère de Bose et par l’Office national des Biens Culturels Ecclésiastiques de la Conférence 
Épiscopale Italienne, le XIIe Colloque Liturgique International de Bose aura pour thème : Liturgie et cosmos et se 
consacrera à l’étude des fondements cosmologiques de l’architecture liturgique. Le rapport entre l’édifice-église et la 
création ne peut en effet se limiter à la problématique, certes décisive, de la éco-durabilité ; il exige un 
approfondissement des raisons théologiques et anthropologiques. On inaugure ainsi un triptyque qui conduira les deux 
prochains colloques à affronter les thèmes de la lumière dans l’espace liturgique, puis de la voix et du son. 

Naturalisation et humanisation réciproque entre homme et cosmos

La sensibilité écologique actuelle exige une relation nouvelle et différente entre l’homme et le cosmos. Il n’est en effet 
plus possible de penser l’être humain sans l’enraciner dans les grands flux de la vie et, plus globalement, dans sa 
relation avec l’univers tout entier. En effet, “l’homme et la nature peuvent être introduits dans un mouvement de 
naturalisation et d’humanisation réciproque, dès lors qu’on abandonne l’idée d’un centre unique” (J. Moltmann). Pour 
renouveler le lien entre l’humain et la nature, les seules dimensions biologique et scientifique ne suffisent pas, il faut 
aussi recourir à la dimension spirituelle. La crise écologique invite à changer le paradigme : l’anthropocentrisme de la 
modernité a conduit l’humanité et la terre aux limites du développement durable. En régression vers le chaos, la planète 
est toujours plus défigurée car l’humanité occidentale moderne manque d’une “cosmologie vivante”, ou, en d’autres 
termes, d’une représentation du monde qui intègre science, religion et art, c’est-à-dire savoir, spiritualité et esthétique. 
Pour cela, il faut plus que jamais passer d’une vision fragmentaire d’un cosmos en proie au pouvoir de l’homme, à une 
vision globale, qui est d’ailleurs aussi ce que proposent les nouvelles théories scientifiques et les traditions 
philosophiques et religieuses.

Divers courants écologiques en quête d’une sorte de “communion” avec la terre et, à travers elle, avec le cosmos tout 
entier, se mettent souvent à l’école de la sagesse traditionnelle des peuples et des religions. Parmi ces dernières, le 
christianisme occidental est souvent accusé d’être à l’origine de la modernité technoscientifique. “Dans la piété populaire 
et dans bon nombre d’écrits théologiques, la foi chrétienne apparait, sinon hostile, du moins assez étrangère à une 
considération positive de la nature” (John McCarthy). 

Dans cette optique, il apparaît urgent de retrouver la dimension cosmique de la foi chrétienne ; pour cela, il faut 

prendre clairement conscience des effets pour le moins problématiques de la réduction anthropologique qui a fini 

par marquer en profondeur même la compréhension théorique de la liturgie et son expérience, et n’a par 

conséquent pas épargné non plus l’architecture liturgique, elle aussi essentiellement anthropocentrique. 

La liturgie chrétienne dans le cercle cosmique

   

La tradition liturgique millénaire montre clairement que la foi crue et célébrée dans l’Église est traversée par un lien 

inextricable qui unit Dieu, l’homme et le cosmos : “Les cercles cosmique et historique demeurent, malgré leur 

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3

https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//images/ospitalita/convegni_liturgia/2014_liturgia_cosmo.jpg
https://monasterodibose.eu//images/ospitalita/convegni_liturgia/2014_liturgia_cosmo.jpg


différence, en définitive le cercle unique de l’être : la liturgie historique du christianisme est et reste – sans 

séparation, ni confusion – cosmique, et c’est ainsi seulement qu’elle subsiste dans toute sa grandeur” (J. 

Ratzinger). Théo-logie, anthropo-logie et cosmo-logie se réalisent donc dans une unité symphonique qui trouve 

son expression dans l’“urgie”, dans l’action liturgique, qui habite le temps et l’espace, et donne forme, voix, son et 

geste à la matière du créé : “Il est digne et juste de te louer, de te bénir, de te glorifier, de te rendre grâces, à toi, 

l'auteur de toutes les créatures visibles et invisibles, le Seigneur et Dieu de toutes choses. Toi que chantent les 

cieux et les cieux des cieux et toutes leurs puissances, le soleil et la lune et tout le cortège des étoiles, la terre, la 

mer et tout ce qu'elle contient, la Jérusalem céleste, l'assemblée des élus, l'Église des premiers nés qui sont 

inscrits au ciel, les esprits des justes et des prophètes, les âmes des martyrs et des apôtres, les anges, les 

archanges, sans jamais cesser, en louant Dieu sans fin… ” (Anaphore de saint Jacques).

 

Le “faire” de l’homme, la “poétique” de l’architecture, est alors une activité responsoriale de la créativité humaine, 

en réponse à et en résonnance avec l’œuvre du Créateur qui, dans l’hexaméron, a fait du chaos informe un 

kosmos façonné “par le Christ et en vue de lui” (Col 1,16). Entre nature et culture, technique et inspiration, hybris 

de la tour de Babel et humilité de la Tente de la rencontre, entre initiative humaine et ordre divin, espace et temps, 

la construction apparaît ainsi comme un œuvre “dialogique” : dialogue entre la Sagesse éternelle et les habitants 

du temps, entre l’homme créé et le cosmos ; dialogue silencieux, sine voce, entre les fibres mêmes des éléments 

cosmiques ; entre résistance et soumission de la matière appelée à devenir diaphanie, à la recherche d’un lieu 

pour Dieu et pour l’homme. Projeter et construire apparaissent donc comme le prototype de cet agir humain qui 

place au sommet de l’édifice, comme sa clef de voûte, le Christ Cosmokrator et Pantokrator, lui qui, lorsqu’étaient 

posés les fondements de la terre, se trouvait auprès du Père comme un maître d’œuvre et se réjouissait sur le 

globe terrestre (cf. Pr 8,29-31).

Architecture et cosmos

 

Et tandis que l’Église en prière assume et transfigure le cosmos dans l’action liturgique, l’architecture, les arts et 

les sciences sont interpellés non seulement à propos des transformations qu’ils font subir à la création, mais aussi 

sur leurs propres statuts disciplinaires. Le sens du faire architectonique – avant même les architectures 

particulières, ou celles spécifiques au culte – interroge la culture de l’architecte appelé à discerner les racines 

profondes de son agir propre : les matériaux, les formes, les relations, les orientations et chaque aspect de la 

construction impliquent une référence à des sources “autres”, que le constructeur ne connaît que de manière 

limitée et temporaire, quelque avisé ou prévoyant qu’il soit (cf. Lc 14,28). Dans l’histoire de la culture 

architectonique, diverses tensions ont traversé les relations entre construction et contextes, considérés dans la 

dialectique bipolaire entre nature et anthropisation.

 

Le paysage est devenu le cadre, polysémique et interdisciplinaire, dans lequel les cultures dialoguent avec les 

expressions formelles de la nature, alors que la référence au milieu ambiant ou à l’écologie présuppose une 

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



attention aux composantes physiques de la nature elle-même : mais quel espace reste-t-il à la recherche de sens 

sur la nature comprise comme cosmos, ou comme créature ? Cet horizon croise-t-il, de quelque manière, l’activité 

architectonique, ou n’en est-il qu’un présupposé lointain, confié à la culture de l’architecte ? La réouverture d’un tel 

horizon cosmique peut-elle exercer une influence sur la composition, ou se traduit-elle seulement en instances 

éthiques ? Car on ne peut nier que l’attention aux ressources ne soit devenue un thème commun et toujours plus 

transculturel : mais, derrière les nécessaires instances d’épargne et de durabilité, ou de respect de l’authenticité 

des matériaux et des structures, pouvons-nous discerner des parcours plus profonds, capables de faire dialoguer 

les questions éthiques avec les choix formels ? La durabilité est un terme sur lequel se sont certainement basées 

des pratiques technico-opératives efficaces, moins certainement des éthiques partagées, mais probablement fort 

peu d’horizon de sens, de poétique ou de recherche formelle.

 

Au cours de ces dernières décennies, les Églises ont exploré des itinéraires de recherche destinés à faire 

dialoguer entre elles théologies de la création, éthiques de la durabilité et pratiques constructives. Quelques bribes 

de réflexion théologique se sont aussi orientées vers l’activité architectonique des Églises elles-mêmes : il est 

désormais acquis que la cohérence éthique doit innerver toute réalisation de nouveaux édifices de culte ainsi que 

la restauration de l’architecture ecclésiale historique, mais la marge paraît encore assez lâche quand il s’agit 

d’orienter cette attention vers uns recherche poétique. La protection de la création et la préoccupation pour la 

communauté se trouvent ainsi devant un double défi : rendre l’architecture cultuelle non seulement sobre, durable 

et respectueuse du milieu ambiant et du paysage, mais aussi signifiante dans un horizon de sens dans lequel 

l’esthétique liturgique sache s’enrichir d’une esthétique cosmique retrouvée.

   

Le Comité scientifique

ENZO BIANCHI (Bose), STEFANO RUSSO (Rome), EMANUELE BORSOTTI (Bose), GOFFREDO 

BOSELLI (Bose), François Cassingena -Trévedy (Paris), ALBERT GERHARDS (Bonn), 

ANGELO LAMERI (Rome), ANDREA LONGHI (Turin), KEITH PECKLERS (New York - Rome)

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3


