Projet et comité scientifique

Imprimer
Imprimer

Xlle Colloque liturgique international

LITURGIE ET COSMOS

Fondements cosmologiques

de I'Architecture liturgique

Bose, 29 30 31 mai 2014

Organisé par le Monastere de Bose

en collaboratione avec I'Office national pour les biens culturels ecclésiastiques
de la Conférence épiscopale italienne

PROJET ET COMITE SCIENTIFIQUE

Organisé par le Monastére de Bose et par I'Office national des Biens Culturels Ecclésiastiques de la Conférence
Episcopale Italienne, le Xlle Colloque Liturgique International de Bose aura pour théme : Liturgie et cosmos et se
consacrera a I'étude des fondements cosmologiques de I'architecture liturgique. Le rapport entre I'édifice-église et la
création ne peut en effet se limiter a la problématique, certes décisive, de la éco-durabilité ; il exige un
approfondissement des raisons théologiques et anthropologiques. On inaugure ainsi un triptyque qui conduira les deux
prochains colloques a affronter les thémes de la lumiere dans I'espace liturgique, puis de la voix et du son.

Naturalisation et humanisation réciproque entre homme et cosmos

La sensibilité écologique actuelle exige une relation nouvelle et différente entre 'homme et le cosmos. Il n'est en effet
plus possible de penser I'étre humain sans I'enraciner dans les grands flux de la vie et, plus globalement, dans sa
relation avec l'univers tout entier. En effet, “'homme et la nature peuvent étre introduits dans un mouvement de
naturalisation et d’humanisation réciproque, dés lors qu’'on abandonne l'idée d’'un centre unique” (J. Moltmann). Pour
renouveler le lien entre 'humain et la nature, les seules dimensions biologique et scientifique ne suffisent pas, il faut
aussi recourir a la dimension spirituelle. La crise écologique invite & changer le paradigme : I'anthropocentrisme de la
modernité a conduit 'humanité et la terre aux limites du développement durable. En régression vers le chaos, la planéte
est toujours plus défigurée car 'humanité occidentale moderne manque d'une “cosmologie vivante”, ou, en d’'autres
termes, d’'une représentation du monde qui intégre science, religion et art, c'est-a-dire savoir, spiritualité et esthétique.
Pour cela, il faut plus que jamais passer d’'une vision fragmentaire d’un cosmos en proie au pouvoir de 'homme, a une
vision globale, qui est dailleurs aussi ce que proposent les nouvelles théories scientifiques et les traditions
philosophiques et religieuses.

Divers courants écologigues en quéte d’une sorte de “communion” avec la terre et, a travers elle, avec le cosmos tout
entier, se mettent souvent a I'école de la sagesse traditionnelle des peuples et des religions. Parmi ces derniéeres, le
christianisme occidental est souvent accusé d’'étre a l'origine de la modernité technoscientifique. “Dans la piété populaire
et dans bon nombre d'écrits théologiques, la foi chrétienne apparait, sinon hostile, du moins assez étrangére a une
considération positive de la nature” (John McCarthy).

Dans cette optique, il apparait urgent de retrouver la dimension cosmique de la foi chrétienne ; pour cela, il faut
prendre clairement conscience des effets pour le moins problématiques de la réduction anthropologique qui a fini
par marquer en profondeur méme la compréhension théorique de la liturgie et son expérience, et n'a par
conséquent pas épargné non plus I'architecture liturgique, elle aussi essentiellement anthropocentrique.

La liturgie chrétienne dans le cercle cosmique

La tradition liturgique millénaire montre clairement que la foi crue et célébrée dans I'Eglise est traversée par un lien

inextricable qui unit Dieu, I'hnomme et le cosmos : “Les cercles cosmique et historique demeurent, malgré leur

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//fr/hospitalite/colloques/colloques-liturgie/1238-2014-liturgie-et-cosmos
https://monasterodibose.eu//images/ospitalita/convegni_liturgia/2014_liturgia_cosmo.jpg
https://monasterodibose.eu//images/ospitalita/convegni_liturgia/2014_liturgia_cosmo.jpg

différence, en définitive le cercle unique de I'étre : la liturgie historique du christianisme est et reste — sans
séparation, ni confusion — cosmique, et c’est ainsi seulement qu’elle subsiste dans toute sa grandeur” (J.
Ratzinger). Théo-logie, anthropo-logie et cosmo-logie se réalisent donc dans une unité symphonique qui trouve
son expression dans I'“urgie”, dans I'action liturgique, qui habite le temps et I'espace, et donne forme, voix, son et
geste a la matiere du créé : “Il est digne et juste de te louer, de te bénir, de te glorifier, de te rendre gréaces, a toi,
l'auteur de toutes les créatures visibles et invisibles, le Seigneur et Dieu de toutes choses. Toi que chantent les
cieux et les cieux des cieux et toutes leurs puissances, le soleil et la lune et tout le cortége des étoiles, la terre, la
mer et tout ce qu'elle contient, la Jérusalem céleste, I'assemblée des élus, I'Eglise des premiers nés qui sont
inscrits au ciel, les esprits des justes et des prophétes, les &mes des martyrs et des apotres, les anges, les

archanges, sans jamais cesser, en louant Dieu sans fin... ” (Anaphore de saint Jacques).

Le “faire” de 'homme, la “poétique” de I'architecture, est alors une activité responsoriale de la créativité humaine,
en réponse a et en résonnance avec l'ceuvre du Créateur qui, dans I'hnexaméron, a fait du chaos informe un
kosmos fagconné “par le Christ et en vue de lui” (Col 1,16). Entre nature et culture, technique et inspiration, hybris
de la tour de Babel et humilité de la Tente de la rencontre, entre initiative humaine et ordre divin, espace et temps,
la construction apparait ainsi comme un ceuvre “dialogique” : dialogue entre la Sagesse éternelle et les habitants
du temps, entre I'hnomme créé et le cosmos ; dialogue silencieux, sine voce, entre les fibres mémes des éléments
cosmigues ; entre résistance et soumission de la matiere appelée a devenir diaphanie, a la recherche d’un lieu
pour Dieu et pour ’'homme. Projeter et construire apparaissent donc comme le prototype de cet agir humain qui
place au sommet de I'édifice, comme sa clef de volte, le Christ Cosmokrator et Pantokrator, lui qui, lorsqu’étaient
posés les fondements de la terre, se trouvait auprés du Pere comme un maitre d'ceuvre et se réjouissait sur le
globe terrestre (cf. Pr 8,29-31).

Architecture et cosmos

Et tandis que I'Eglise en priére assume et transfigure le cosmos dans I'action liturgique, I'architecture, les arts et
les sciences sont interpellés non seulement a propos des transformations qu'ils font subir & la création, mais aussi
sur leurs propres statuts disciplinaires. Le sens du faire architectonique — avant méme les architectures
particuliéres, ou celles spécifiques au culte — interroge la culture de I'architecte appelé a discerner les racines
profondes de son agir propre : les matériaux, les formes, les relations, les orientations et chaque aspect de la
construction impliquent une référence a des sources “autres”, que le constructeur ne connait que de maniere
limitée et temporaire, quelque avisé ou prévoyant qu'il soit (cf. Lc 14,28). Dans I'histoire de la culture
architectonique, diverses tensions ont traversé les relations entre construction et contextes, considérés dans la

dialectique bipolaire entre nature et anthropisation.

Le paysage est devenu le cadre, polysémique et interdisciplinaire, dans lequel les cultures dialoguent avec les

expressions formelles de la nature, alors que la référence au milieu ambiant ou a I'écologie présuppose une

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



attention aux composantes physiques de la nature elle-méme : mais quel espace reste-t-il a la recherche de sens
sur la nature comprise comme cosmos, ou comme créature ? Cet horizon croise-t-il, de quelque maniére, I'activité
architectonique, ou n’en est-il qu'un présuppose lointain, confié a la culture de I'architecte ? La réouverture d’un tel
horizon cosmique peut-elle exercer une influence sur la composition, ou se traduit-elle seulement en instances
éthiques ? Car on ne peut nier que l'attention aux ressources ne soit devenue un théme commun et toujours plus
transculturel : mais, derriére les nécessaires instances d'épargne et de durabilité, ou de respect de I'authenticité
des matériaux et des structures, pouvons-nous discerner des parcours plus profonds, capables de faire dialoguer
les questions éthiques avec les choix formels ? La durabilité est un terme sur lequel se sont certainement basées
des pratiques technico-opératives efficaces, moins certainement des éthiques partagées, mais probablement fort

peu d’horizon de sens, de poétique ou de recherche formelle.

Au cours de ces derniéres décennies, les Eglises ont exploré des itinéraires de recherche destinés a faire
dialoguer entre elles théologies de la création, éthiques de la durabilité et pratiques constructives. Quelques bribes
de réflexion théologique se sont aussi orientées vers 'activité architectonique des Eglises elles-mémes : il est
désormais acquis que la cohérence éthique doit innerver toute réalisation de nouveaux édifices de culte ainsi que
la restauration de I'architecture ecclésiale historique, mais la marge parait encore assez lache quand il s’agit
d’orienter cette attention vers uns recherche poétique. La protection de la création et la préoccupation pour la
communauté se trouvent ainsi devant un double défi : rendre I'architecture cultuelle non seulement sobre, durable
et respectueuse du milieu ambiant et du paysage, mais aussi signifiante dans un horizon de sens dans lequel

I'esthétique liturgique sache s’enrichir d'une esthétique cosmique retrouvée.

Le Comité scientifiqgue

ENZO BIANCHI (Bose), STEFANO RUSSO (Rome), EMANUELE BORSOTTI (Bose), GOFFREDO
BOSELLI (Bose), Francois Cassingena -Trévedy (Paris), ALBERT GERHARDS (Bonn),

ANGELO LAMERI (Rome), ANDREA LONGHI (Turin), KEITH PECKLERS (New York - Rome)

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



