La raison d'étre d'une regle et sa mise en ceuvre

Imprimer
Imprimer

2 octtobre 2009
Paris, College des Bernardins
ENZO BIANCHI

Toute Régle doit étre jugée uniquement sur sa fidélité a 'Evangile, sur sa capacité a étre signe

Paris, Collége des Bernardins, 2 octobre 2009
Colloque international 8e centenaire de I'Ordre franciscain

«Frangois d’'Assise... aujourd’hui»

Enzo Bianchi

Prieur de Bose

Introduction

Je remercie les organisateurs de ce Colloque international de linvitation qu'ils m'ont adressée avec beaucoup de
confiance. J'ai accepté avec joie, en raison de I'occasion qui m'a ainsi été accordée de pouvoir m'interroger une nouvelle
fois sur I'aventure et la figure de Francois d’Assise, qui m’'est si cher.

Je dois toutefois reconnaitre qu’aprés avoir accepté l'invitation, je me suis senti un peu désemparé, et pas suffisamment
apte a exprimer la raison d’étre d'une Régle dans la vie religieuse. Je vous demande donc pardon de mon audace, en
vous adressant en méme temps cette priére: acceptez simplement les réflexions que m’ont inspiré le passage en revue
des débuts de ma communauté, ma longue fréquentation des Régles monastiques d'Orient et d'Occident, et le fait
d’avoir osé en écrire une & mon tour, en la mettant a I'épreuve avec des freres et des sceurs avant de I'assumer comme
Regle qui exprime notre forma vitae, la forme de notre vie commune monastique.

1. L’aventure de Francois d’Assise et sa Regle

Dans le Testament que Frangois d’Assise a écrit, ou mieux dicté, en 1226, a la veille de sa mort, nous avons — comme |l
I'affirme lui-méme — une recordatio, une admonitio, une exhortatio confiée aux fréres comme testament spirituel « pour
gue nous observions mieux catholiguement la Régle que nous avons promise au Seigneur » (Test. 34). C’est certain, ce
dernier écrit de Francois peut étre considéré comme le plus authentique, de méme que le plus autorisé, avec la Régle,
dont il doit toujours étre accompagné (« Qu'ils aient toujours cet écrit avec eux a cbté de la Régle »Test. 36): ce texte
doit étre considéré a l'instar de la Régle méme, il doit étre conservé intact, sans qu’on en 6te ou qu’on y ajoute quoi que
ce soit; tout comme la Regle, précisément.

Dans ce Testament, Frangois fait une anamnése de sa vie, en mettant avant tout en évidence le début de sa pénitence,
lorsqu'’il se rendit parmi les Iépreux (voir Test. 1-2), et le début de la vie commune, quand le Seigneur lui donna des
fréres et lui révéla qu'il devait vivre selon la forme du saint Evangile (voir Test. 14): « Et moi je le fis écrire en peu de mots
et simplement (paucis verbis et simpliciter), et le seigneur Pape me le confirma » (Test. 15). En trés peu de mots, sans
aucun détail de circonstance, Francois raconte et confesse la genése de sa vocation, cette vie conforme a I'Evangile qui
prend forme, ainsi que la rédaction d’'une Régle. Le récit est simple, laconique, mais dense de signification, et il parvient
a rendre compte de la parabole d’'une fondation. Francois a connu un cheminement trés long, qu'il appelle de pénitence,
de conversion: ces années ont été celles de la maturation chrétienne et du discernement de la volonté du Seigneur; des
années dont Francois sent gu’'elles ont été marquées avant tout par le fait d'avoir été conduit par le Seigneur parmi les
Iépreux. Cette expérience de charité, il savait I'emmener avec lui (peut-étre méme poussé par elle) dans les églises ou |l
entrait pour adorer le Seigneur et le bénir, en contemplant la croix par laquelle le Seigneur avait racheté le monde; oui,
cette expérience de charité a été le creuset ou a mari la vocation de Francois.

« Et aprés cela, je ne restai que peu de temps et je sortis du siécle » Test. 3). La révélation s’est produite: il devait vire

Monastero di Bose - Pagina 1 di 4


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#

selon la forme de I'Evangile, il devait mener une vie conforme a I'Evangile, davantage encore, une vie la plus conforme
possible & celle que Jésus avait vécue humainement. En commencant a vivre cette conformité, Francois est non
seulement une image, une icéne visible de pénitent; mais il apparait aussi comme l'interpréte d'un désir qui habitait
d’autres chrétiens d’Assise. Pour ceux-ci, Francois sait faire le récit, par son existence, de la « vie évangélique » gu’ils
désirent eux-mémes mener: le reconnaissant fiable, ils « vont vers lui » et se laissent impliquer dans sa vie.

Dans cette nouveauté, Francois reconnait un don de Dieu: « Et aprés que le Seigneur m’eut donné des freres, personne
ne me montrait ce que je devais faire » (Test. 14). Ces mots disent la solitude de Francois et de ses premiers
compagnons; mais ils expriment également une vérité: ce que ces hommes vivaient comme le commencement d’'une
aventure chrétienne n’était redevable a aucune forme de vie religieuse existante ni a la hiérarchie catholique. Cette
urgence de « vivre selon la forme du saint Evangile » était une impulsion qui venait du cceur, donc une révélation, au sens
ou Dieu avait levé le voile sur sa volonté et I'avait faite connaitre a Francois.

L’expression « vivre selon la forme du saint Evangile » est sans doute un écho de la formule présente dans laRégle de
saint Benoit, ou il est question de cheminer ger ducatum Evangelii, guidés par 'Evangile » (Prologue 21); cette exigence
ne constitue pas une nouveauté absolue, car la sequela Christi est le theme qui traverse et fonde toute les formes de la
vie religieuse. Mais ici, chez Francois, elle prend une radicalité particuliére: ce qui est décisif, c’est la forme, qui signifie
le contenu et le style de la suivance du Christ. Francois et ses premiers fréres — il faut le dire — cherchent a vivre comme
Jésus avait vécu en Galilée et en Judée: ayant tout abandonné (la maison, la famille, les champs...), travaillant de leurs
propres mains, exhortant les gens a la conversion, vivant la fraternité comme relation qui a la primauté sur tout.

Et dés qu'il parvint & une certaine conscience de cette forma vitae, reconnaissant qu’elle n’'était pas une forme
occasionnelle ni épisodique, Francois « le fit écrire en peu de mots et simplement »: nous avons la I'écho de ce que nous
pourrions appeler la « proto-régle ». Elle nous est inconnue, puisque aucun témoignage écrit ne nous en est parvenu,
mais il devait s'agir d’'un propositum vitae bref et simple, dans lequel apparaissaient peut-étre déterminantes ces phrases
de I'Evangile capables d’exprimer la forme de la vie fraternelle. Dans la Premiére vie de Thomas de Celano, on trouve
cette information:

Le bienheureux Francois, voyant que le nombre de ses disciples augmentait de jour en jour, écrivit pour lui et pour les
freres présents et futurs, avec simplicité et brieveté (simpliciter et paucis verbis), une norme de vie ou Régle composée
surtout d’expressions de I'Evangile, qu'il aspirait continuellement & observer de maniére parfaite. Mais il y ajouta
guelques directives indispensables pour une sainte vie en commun (Vita prima 32).

Voici donc la « proto-regle », celle que Francgois porte au Pape vers 1209, avec ses compagnons, et sur laquelle on dit
gu'il recut de la part d’Innocent Il une confirmation, une approbation orale. Il nous reste difficile de hasarder une
hypothése sur le contenu de cette « proto-régle », et les chercheurs sont bien loin d’étre parvenus a une convergence
dans leurs résultats en la matiére. Je ne m'attarderai donc pas davantage sur cette question, pour rester fidéle a ce qui
m'a été demandé, a savoir une réflexion sur I'événement d’'une nouvelle Régle, que l'on célébre au cours de ce
Collogue. On peut dire, quoi qu'il en soit, que cette Proto-régle n'a certainement pas été démentie ni par la Regula non
bullata, la Premiére regle, rédigée environ douze ans plus tard (1221), ni par la Regula bullata (1223), confirmée par la
sainte Eglise romaine.

2. Pourquoi une nouvelle Regle?

Lorsqu’on connait I'histoire de la vie monastique, puis de la vie religieuse, on est conscient de la pluralité des Regles qui
ont été écrites, qui ont été laissées en héritage et qui sont parfois parvenues jusqu'a nos jours. Nous pouvons
brievement rappeler qu'a partir du IVe siecle les différentes fondations monastiques ont été accompagnées par certains
écrits législatifs ou canonigues, souvent sous forme de Regles en Occident et de Coutumes en Orient. On pourrait dire
gue chaque fondation a sa législation propre qui dicte la forme de la vie communautaire, que les Coutumes different
d’'une communauté a l'autre, et que seul I'Occident voit s'imposer certaines Regles particulieres, comme celles de saint
Benoit et de saint Augustin.

Il faut pourtant préciser qu’au moins jusqu’'au Concile de Latran Il (1139), bien qu'il fGt nécessaire de vivre sous une
Regle, aucune approbation canonique n’était toutefois requise pour celle-ci: une liberté régnait en matiére de régulation
de la vie monastique suivant l'inspiration du fondateur. Ce n'est qu'au Concile de Latran IV (1215) qu'il est exigé des
nouveaux fondateurs qu'ils assument une des Regles déja approuvées, ou mieux, attestées et devenues canoniques, en
les complétant de normes particuliéres, inhérentes a la nouvelle fondation. Ce fut ainsi, par exemple, que les dominicains
et les servites de Marie durent adopter la Régle de saint Augustin. Mais & Francois, en vertu peut-étre de I'approbation
orale recue par le pape Innocent Il en 1209, il fut accordé qu’il adopte, pour sa communauté, une nouvelle Régle, celle
gu’il avait lui-méme écrite avec I'aide de quelques fréres.

Nous pouvons alors nous poser la question: pourquoi une nouvelle Regle? Il est clair que pour tous les fondateurs, bien
que de maniere différente et avec une intensité plus ou moins grande, la rédaction de la Regle signifie, d’'une part,
composer un écrit qui soit inspiré par I'Evangile et qui traduise les exigences de I'Evangile dans la vie d’'un groupe
d’hommes et de femmes; mais cela signifie d'autre part esquisser une forme de vie qui donne un visage a une nouvelle
communauté. Il faut le dire clairement: pour tous les fondateurs, la Régle supréme, la Régle des regles reste le saint
Evangile. Nous avons un témoignage admirable de cette conscience dans la Régle de Grandmont (1076), dans laquelle

Monastero di Bose - Pagina 2 di 4



on peut lire:

Divers péres nous ont recommandé différentes vies, dans des textes appelés Regle de saint Basile, Régle de saint
Augustin, Régle de saint Benoit. Ces Régles ne sont toutefois pas la source de la vie religieuse mais elles en sont des
dérivés (propagines); elles n’en sont pas la racine mais les branches; elles n’en sont pas la téte mais les membres. Pour
la foi et le salut, il nexiste qu’'une Régle des régles, premiére et principale, dont dérivent toutes les autres comme les
ruisseaux de la source: c’est le saint Evangile, ... Régle premiére et principale de la religion chrétienne, I'Evangile,
source et principe de toutes les Regles (Régle de Grandmont [CCCM VII,66-67]).

Si ce principe n’a jamais été contesté et si Francois I'affirme de maniére plus explicite et forte dans sa Regula non bullata
— « Ceci est la vie de I'Evangile de Jésus-Christ, que frére Frangois demanda au seigneur Pape de lui concéder et
confirmer » (Prologue 2) —, il a toutefois été présent dans toute fondation.

En relation avec cette exigence, la genése d’'une nouvelle Régle peut étre indiquée de la maniére suivante: dans le coeur
d’'un chrétien habite le désir d’'une suivance radicale du Christ, le souhait de reproduire de maniere fidele et conforme sa
vie, la vie de Jésus avec ses disciples, cette vie dont les Evangiles nous font le récit et qui est reprise et vécue
également par les ap6tres aprés Pentecéte, comme en témoignent ce qu’'on appelle les « sommaires » des Actes des
apétres (voir Ac 2,42-45; 4,32-35). Assurément ce désir de suivance peut se synthétiser au travers des mots contenus
dans quelques pages du Nouveau Testament. Pour Antoine et pour beaucoup d’autres jusqu'a Francois, cette forma
vitae Jesu s’est avant tout faite éloquente dans I'appel adressé par Jésus a un homme: « Va, vends ce que tu possedes
et donne-le aux pauvres, et tu auras un trésor dans les cieux; puis viens, suis-moi (Mt 19,21; cf. Regula non bullata 1,2;
Regula bullata 2,5), ou dans les paroles dites aux douze ou aux soixante-dix disciples envoyés précher (voir Lc 9,1-6;
10,1-12; Regula non bullata 14). Pour Pachéme et Basile, la vocation reconnue comme un appel & la forme
communautaire apparait décrite dans les sommaires des Actes des apbtres qu'on vient d'évoquer, ces textes qui
décrivent la koinonia apostoliqgue. De méme, a Bose, aprés l'arrivée des premiers freres et des premiéres sceurs, nous
décidions d'adopter comme Régle les versets des sommaires des Actes, les considérant suffisamment expressifs de
cette koinonia qui pouvait réunir en un seul projet convergent les premiers membres de la fraternité.

L’exorde d'une fraternité est toujours marqué par l'attraction de I'Evangile, et en particulier de quelques pages en son
sein qui inspirent la vie commune, ou une forme de mission dans le monde, ou encore une diaconie a vivre a I'égard des
nécessiteux. Dans cette optique, le groupe initial cherche a vivre durant quelques années en se référant surtout a celui
qui est l'initiateur, & celui qui a été rejoint par les autres. L'initiateur apparait ainsi comme celui qui porte en lui la capacité
de donner voix a une sensibilité convergente parmi les premiers membres; il permet aux autres de reconnaitre de
maniéere plus claire le projet de vie qui restait encore confus a leurs yeux; il précéde les autres par des réalisations de
forme de vie qui s’inspirent de la tradition ou naissent de la lecture de l'aujourd’hui culturel et historique.

Cette période initiale est celle de la gestation, parfois laborieuse, méme si elle est normalement vécue avec convergence
et enthousiasme. Il faut dire aussi que I'on enregistre souvent, dans cette phase, des ruptures, des abandons ou des
détachements de la part de personnes qui choisissent de parcourir d’autres formes de suivance. C’est un temps durant
lequel la rencontre et I'échange se transforment en partage, ou la recherche devient commune, ou la fraternité comme
lien entre égaux devient consciente. Surtout la pauvreté initiale, le manque de moyens, la méfiance de la part de I'Eglise
et une certaine incompréhension, voire une hostilité, de la part de la famille ou de la société aident les membres du
groupe non seulement a se coaguler, mais a motiver en profondeur les choix et les attitudes qu'’ils prennent, et a le faire
dans l'aujourd’hui, dans le présent. Il faut reconnaitre que, parfois, a lissue de cette phase, le groupe adopte une
hypothése sectaire, « a-nomique »; d’'autres fois, c'est un groupe si fusionnel qui se crée qu'il ne parviendra plus a
s’agrandir, surtout s'il reproduira I'archétype familial avec des relations de proximité qui sont en fait incompatibles avec le
célibat. En méme temps, si l'initiateur posséde un bon équilibre humain, il est également possible que naisse un projet
de vie religieuse.

Durant ce temps, la relation entre les premiers fréres se transforme aussi et évolue: si l'initiateur recoit la confiance de
ses freres et qu'il leur permet de vivre la relation avec lui dans la liberté et I'affection fraternelle, alors une fermentation
dynamique se produit, qui conduit a une maturation communautaire marquée par le partage du projet commun. Et ainsi
arrive I'neure de la Régle. Le groupe qui a fait I'expérience, méme brievement, d’'une forma vitae et reconnait qu’elle
correspond a ses propres désirs et qu'elle est conforme a I'Evangile — qui reste, je le répéte, la cause derniére de
l'aventure entreprise —, ce groupe, conscient de chercher une nouveauté de vie qui ne peut étre décrite par aucune des
Régles déja existantes, pense devoir décrire sommairement et avec simplicité ce qu’elle vit sous la forme d'une Régle
qui fixe le minimum indispensable pour la vie commune. Que I'on me permette, a ce propos, de citer la Régle de Bose:

[Frére, sceur,] la présente Régle t'est donnée comme une aide et un instrument pour vivre I'Evangile, et surtout comme
un moyen de communion fraternelle. Elle n’entend pas étre pour toi une loi, mais une description de vie, sans laquelle
une communauté ne peut s'édifier ni réaliser de création commune. C'est sur cette Regle que tu mesureras ton
appartenance a la communauté; c’est a travers elle que tu chercheras a confronter ton chemin avec celui des autres.
N’aie pas peur de ces directives communes (Regle de Bose 5).

La Regle nait, ainsi, du besoin de posséder un texte qui fixe la forma vitae de la communauté, qui soit éloquent
concernant le projet envisagé et entrepris par les premiers fréres. Ce qui apparait nouveau dans la forme de vie est mis

Monastero di Bose - Pagina 3 di 4



en évidence comme une indication a laquelle tous se soumettent, alors que ce qui provient de la tradition de la vie
religieuse antérieure est interprété comme une appartenance a une expérience qui a précédé et ne peut étre ni négligé
ni refusé.

Mais de I'événement constitué par la Regle il faut en particulier mettre en évidence deux effets. Avant tout, quand
survient la Régle, elle devient le centre hégémonique de la communauté: c’est la Régle a laquelle tous se soumettent, y
compris le fondateur. Il s’agit d’'un événement extrémement important, qui décentre le fondateur et fait de telle sorte que
la communauté se donne une autorité objective a laquelle se soumet méme celui qui a écrit la Reégle, I'a engendrée ou a
présidé a sa rédaction. Inutile de dire que, si le fondateur ne délivre pas une Regle, ce sera lui la régle pour les fréres,
comme cela se produisait dans les implantations des péres du désert: dans ce cas toutefois, il ne peut pas y avoir de
création commune ni de fécondité pour le projet. Par ailleurs, lorsque manque la Régle, la tentation de la tyrannie est
plus facile, celle du pouvoir excessif de la part des fondateurs; I'absence de Regle peut en outre aussi engendrer
I'apparition d'un groupe « diasporique » contenant des éléments anarchiques, parfois intégrés, mais parfois cause de
divisions et de fractures.

En second lieu, en ce qui concerne plus spécifiquement la Régle, il faut garder a I'esprit le fait que sa qualité est
déterminante pour I'avenir de la communauté: si elle est trop bréve et ne décrit pas suffisamment la forma vitae, le
fondateur reste le lien décisif parmi les fréres, et sa disparition peut provoquer des mouvements centrifuges et de
dissolution. Si par contre la Régle est trop étendue et détaillée, elle risque alors de cristalliser les formes, de les fixer
dans une précision qui ne supporte pas la dynamique ni 'adaptation aux nouvelles situations: dans ce cas, la Régle
perdra sa force performative.

Assurément, les Régles peuvent traverser des décennies et des siecles, comme nous le montrent de nombreux
exemples. La Regle de saint Benoit reste ainsi normative aprés un millénaire et demi, et elle continue de jouer le réle de
vénérable instrument de vie cénobitique, méme s'il faut reconnaitre que plusieurs de ses parties ne sont plus lues, pas
méme au chapitre des monasteres bénédictins. La Régle de saint Augustin a elle aussi traversé les siécles, mais il est
significatif de son essentialité qu’elle ait été a la fois Regle monastique et Régle pour les ordres mendiants. La Régle de
saint Francgois a connu elle aussi des vicissitudes particulieres, tant en raison de I'approbation papale, qu'en ce qui
concerne son interprétation au long des siécles; mais ces éléments dépassent le cadre fixé par le théeme de ma
contribution.

Conclusion

Je reprends la question que je me suis posé au début de la seconde partie: pourquoi une nouvelle Régle, alors que
différentes Reégles pour les moines cénobitiques, pour la vie religieuse itinérante, pour la vie religieuse diaconale sont
déja en usage? On pourrait poursuivre avec d'autres questions. Pourquoi aujourd’hui, dans [I'effervescence du
renouvellement di au Concile Vatican Il, de nouvelles Régles ont été écrites, dont certaines se présentent comme des
textes éclairants et inspirants? Et pourquoi certaines de ces Régles n'ont-elles pas assuré la survivance au-dela de
guelques décennies des communautés pour lesquelles elles ont été écrites? Je voudrais simplement rappeler que des
Régles comme celle des Fréres de la Vierge des pauvres (1965), celle Pour un monastére simple et actuel de Garcia M.
Columbés (1966), celle du Livre de vie monastique (1968), que je considére toutes de haute qualité spirituelle, n’ont pas
eu de rayonnement ou ont marqué des expériences rapidement disparues ou qui n’ont tout au moins pas connu de
croissance. D’autres par contre, comme la Régle de Taizé ou la Regle de Bose, constituent une trace qui donne forme a
des communautés depuis respectivement six et quatre décennies...

En tout cas, quelle que soit la réponse qu’on veuille donner a ces questions, une donnée est certaine: chaque nouvelle
Regle est le fruit d’hommes illuminés par la foi chrétienne et par la vocation a la vie religieuse; mais ce qui reste la Régle
des régles, la Régle premiére et absolue, c’est 'Evangile. Toute Régle, dés lors, doit étre jugée uniquement sur sa
fidélité & 'Evangile, sur sa capacité a étre signe des vestigia Christi.

Enzo Bianchi

prieur de Bose

Monastero di Bose - Pagina 4 di 4



