Monachisme et cecumeénisme

Imprimer
Imprimer

Christ et 'abbé Mena

Le monachisme apparait comme un phénoméne pan-chrétien: présent dans toutes les Eglises, il représente une

réalité partagée, dont la vocation est d’unir

Extraits d'une conférence de Enzo Bianchi

(...) Il faut faire d’abord un préambule: le monachisme constitue un phénomeéne humain avant méme d'en étre un
chrétien. Présent dans toutes les grandes religions, méme dans celles comme I'islam qui ont cherché, de fait, a le nier, il
se nourrit d'une anthropologie propre. Le célibat, la vie communautaire ou la solitude, la recherche de I'absolu, I'ascése
sous ses différentes formes: tous ces éléments fagonnent une vie a tel point marquée dans la chair, dans le corps, dans
toute la personne, qu'ils induisent, de fait, a la conscience d’'une similitude, d'une «monotropie» entre ceux qui les vivent
dans des contextes religieux pourtant différents. Ce n'est pas par hasard que Thomas Merton a pu affirmer qu'il se
sentait plus proche d’un moine bouddhiste que d'un ecclésiastique de I'appareil catholique...

C’est précisément pour cette raison que le dialogue interreligieux est pratiqué avant tout dans les monastéres. A partir de
la seconde moitié des années soixante (le congrés monastique inter-religieux de Bangkok, au cours duquel Merton
trouva la mort, date de 1968), il croit et s'intensifie de maniére peu visible mais intense et profonde, surtout a travers la
pratique de I'accueil réciproque et de séjours dans les monastéres, et méme du partage de la vie quotidienne et de
certaines pratiques ascétiques.

N’est-ce peut-étre pas pour cette raison anthropologique, aussi, que le monachisme est resté longtemps une présence
modeste mais significative dans les Eglises de la Réforme, jusqu’a réapparaitre — timidement au XIXe siécle et avec
toujours plus de force au XXe — comme une forma vitae ayant pleinement le droit & I'existence, une vie au fort
rayonnement spirituel dans les Eglises protestantes elles-mémes?

Cette qualité de phénoméne anthropologique ne doit pas étre minimisée ou négligée, parce que c'est notamment grace
a ce fait que le monachisme apparait comme un phénoméne pan-chrétien: étant présent dans toutes les Eglises, il
représente en soi déja une réalité partagée, dont la vocation est d’unir et non de diviser.

Mais il existe d’autres raisons qui font du monachisme un lieu cecuméngiue.

a) Avant tout, le monachisme remonte plus loin qu’a la division de I'Eglise: ses racines se trouvent méme dans I'ecclesia
ex judaeis, I'Eglise syriaque, héritiére directe des communautés judéo-chrétiennes néo-testamentaires. C'est en effet au
sein de l'unique Eglise, aux llle et IVe siécles, qu’est née la vie monastique et qu’elle a revétu les traits essentiels et
définitifs qui la constituent. Par conséquent, les caractéristiques de I'Eglise indivise restent comme imprimées de
maniéere indélébile dans le monachisme: des caractéristiques souvent liturgiques ou théologico-patristiques, mais aussi
ecclésiologiques. Comment oublier, par exemple, que le témoignage charismatique du monachisme, a I'époque de
I'Eglise indivise, était inséré dans la koinonia de I'Eglise locale, dont le cceur était I'eucharistie présidée par I'évéque? Et
comment oublier que la vie monastique était alors une vie de simples baptisés, une vie de laics, rien d’autre qu’une
diaconie parmi celles présentes dans une Eglise déterminée, une diaconie dont les membres se déclaraient engagés
simplement a vivre et a approfondir leur vocation baptismale, sans avoir besoin de se définir «consacrés», ni de prétendre
a une spécificité qui ne peut, quoi qu'il en soit, rien ajouter au baptéme et qui risque méme de troubler 'unité du pléréme
ecclésial? Aussi longtemps qu’a duré l'unité des Eglises, le monachisme est resté un, et son expression occidentale a
toujours reconnu sa source dans le monachisme oriental des péres du désert, de Pach6me, de Basile, distinguant en lui
sa racine et I'orientale lumen.

Il y a donc cette premiére raison pour faire du monachisme un lieu cecuménique; et c’est une raison inscrite dans son
origine, une raison qui pousse chaque communauté a dire a 'Eglise unie: «En toi toutes nos sources» (Ps. 87,7). Il vaut la
peine, a ce propos, de rappeler la finale de la Regle de Benoit, qui invite le moine qui veut progresser au-dela du degré
des débutants & s’abreuver a la «reégle de notre saint pére Basile» et aux enseignements des peres orientaux contenus
dans les Collationes, dans les Instituta et dans les Vitae (cf. RB 73,4-6). Pierre Miquel, abbé bénédictin et profond
connaisseur de la patristique, a pu affirmer: «C'est dans les monastéres que I'on peut retrouver, mieux que partout
ailleurs, I'Eglise indivise.»

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/comunita/il_cammino_della_comunita/la_regola_il_priore_e_la_sinodalita/img_1393-l-icona-dell-amici.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/comunita/il_cammino_della_comunita/la_regola_il_priore_e_la_sinodalita/img_1393-l-icona-dell-amici.jpg

(-.))

d) Enfin je distingue une derniére raison qui fait du monachisme un lieu cecuménique: c’est le fait qu’il est une épiclése,

une invocation continue de I'Esprit, vécue dans les Eglises. Cette définition du monachisme comme «épiclése» est celle
de Paul Evdokimov, mais on la retrouve souvent sous la plume d’'Olivier Clément; une vie qui prend forme par

l'inspiration de I'Esprit Saint, c'est une vie qui peut étre vécue seulement avec son aide continuelle et son incessant

dynamisme. C’est la raison pour laquelle la vie du moine est rythmée par la rumination de la Parole de Dieu, de jour et

de nuit, et que la communauté monastique apparait avant tout comme un lieu d’écoute: la Régle de Benoit ne s’ouvre-t-
elle pas par les mots @bsculta, o fili...» et par I'invitation & I'écoute de la voix de Dieu et de ce que I'Esprit dit aux Eglises

(RB Prol.1-13)? La vie monastique est vraiment une épiclése en acte, une invocation de la venue de I'Esprit Saint, qui, a

la Pentecbte, a été une force d'unité plurielle, de communion dans la distinction des dons et dans la différence des

énergies.

Dans cette épiclése — qui est aussi invocation pour que tous les fréres et les sceurs recoivent I'Esprit pour étre plus
fidéles au Christ et pour atteindre la stature des chrétiens mirs — le désir de communion ne peut pas étre absent. Et si le
monachisme est «accueil du Christ qui vient» (Olivier Clément), cela ne se restreint pas a une dimension seulement
eschatologique, mais prend son sens dans I'accueil de celui qui vient: «J'étais un étranger et vous m’avez accueilli» (Mt
25,35). Accueil de celui qui arrive méme de facon inattendue, sans s'étre annoncé, accueil de celui qui devient frere
méme si sa provenance le rendait hostile, accueil qui ne se soucie pas de l'appartenance confessionnelle... Les
monasteres devraient afficher sur leurs portes et imprimer dans les cceurs de leurs membres ces paroles écrites par
Angelo Roncalli en 1934, alors qu'il était nonce en Bulgarie: «Si quelgu’un passe devant ma maison de nuit, il trouvera a
ma fenétre une lumiére allumée: frappe! frappe! Je ne te demanderai pas si tu es catholique ou orthodoxe, mon frére:
entre! Deux bras fraternels t'accueilleront, le coeur chaleureux d’'un ami te fera féte!» En ces années-la de début de
siécle, trés peu de religieux étaient des sentinelles vigilantes, mais Dieu préparait une heure, celle du concile, ou il les
réveillerait et les inviterait & distinguer les nouveaux signes des temps, a travers le pape Jean XXIII!

L'accueil de l'autre, de celui qui est différent, de celui que I'on ne connait pas, et la reconnaissance de sa qualité de frére
dans la foi, quand il est chrétien, sont attestés partout aujourd’hui dans la vie monastique. Se confirme ce que disait le
pére Paissius, le grand charismatique du Mont-Athos, en 1969: «Lorsque des moines viendront de I'Occident, amenez-les
ici. Nous nous comprendrons tout de suite!» Vraiment, quand des moines de différentes confessions se rencontrent
fraternellement, souvent I'événement de la communion se produit, voire celui de I'intercommunion vraie, profonde, non
pas sacramentelle mais dans I'Esprit Saint. On se sent un; les barrieres confessionnelles n’existent plus. On se sent
freres, entre moines, qui partagent la méme expérience et se reconnaissent, dans le sens fort du terme, dans une méme
grace, dans un méme esprit, dans une méme recherche visant une fin unique: I'acquisition de I'Esprit Saint pour étre
transfigurés en Christ et prendre part au Régne de Dieu. Oui, les moines qui se rencontrent en vérité se découvrent
souvent freres, parfois méme extrémement proches.

Tiré de:

ENZO BIANCHI, Monachisme et cecuménisme

Edizioni Qigajon, Bose, 2000

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2


https://monasterodibose.eu//index.php/content/view/797/339/lang,fr/
https://monasterodibose.eu//index.php/content/view/797/339/lang,fr/
https://monasterodibose.eu//index.php/content/view/797/339/lang,fr/
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_contact&task=view&contact_id=15&Itemid=
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_contact&task=view&contact_id=15&Itemid=
https://monasterodibose.eu//index.php?option=com_contact&task=view&contact_id=15&Itemid=

