«Qualis nobis est via?»

Imprimer
Imprimer

’e savoir attendre. Attendre est un art que notre temps impatient a oublié

Quelle route devons-nous emprunter?
Lettre aux amis

Dans la rencontre cecuménique, I'écoute est avant tout partage de la vie et des biens spirituels

Quelle route devons-nous emprunter?
Chers amis, chers hétes et vous qui nous suivez de loin,

Cette fin d'année (durant laquelle certains dialogues cecuméniques officiels ont connu des avancées significatives et ou
I'on a vu des gestes de détente) a été pour nous, fréres et sceurs de Bose, particulierement riche en rencontres
cecumeéniques: elles ont constitué des occasions précieuses pour une réflexion sur la situation actuelle de I'cecuménisme
et surtout sur la dimension spirituelle de cet aspect de la suivance chrétienne aujourd'hui. En d'autres circonstances
déja, nous ne vous avions pas caché nos préoccupations face a I'émergence, ces derniéres années, de difficultés dans
les rapports entre les Eglises, surtout en raison d'un retour au confessionnalisme et de l'affirmation intransigeante de
l'identité propre. Il est encore t6t pour considérer dépassée la crise de I'élan cecuménique, mais on en revient a parler
aujourd'hui avec insistance d'« cecuménisme spirituel » comme de la route a parcourir nécessairement en vue de l'unité
visible des chrétiens. Comme l'observe le cardinal Walter Kasper, « il faut revenir a I'élan initial qui a mis en route le
mouvement cecuménique... a savoir un mouvement spirituel, un cecuménisme spirituel ». Le pape Benoit XVI, pour sa
part, aprés avoir affirmé dés le début de son pontificat son engagement premier au service de la communion entre
Eglises, insiste pour rappeler que l'unité des Eglises ne peut pas étre atteinte uniquement a travers des efforts humains,
mais gu'elle est un don et une ceuvre de I'Esprit saint: le travail cecuménique, par conséquent, est un travail spirituel...

Cette insistance salutaire sur I'oecuménisme spirituel n‘entend pas favoriser une acceptation passive de la situation
actuelle, ni nous exempter de la responsabilité de parcourir les chemins difficiles mais prophétiques vers l'unité et la
communion. La soumission a l'action de I'Esprit saint exige aussi de la persévérance pour cheminer avec les autres
chrétiens — et non pas sans eux voire contre eux —, elle demande que I'on ne se résigne pas devant la division, en se
contentant d'un cecuménisme nourri de cordialité, de solidarité, de respect réciproque, mais privé d'une véritable
recherche de la communion visible, celle-la méme pour laquelle Jésus a prié la veille de sa passion (voir Jn 17,11.21-
23). Si Jean Paul I, dans son encyclique Ut unum sint, se demandait: «Quanta est nobis via? Quelle distance nous reste-
t-il & parcourir? » (chap. Ill), nous ne saurions peut-étre plus nous poser aujourd’hui la méme question, car bien des
choses ont changé en douze ans; il ne nous resterait peut-étre qu'a nous demander «Qualis nobis est via? Quel chemin
devons-nous emprunter? »...

En ce qui concerne la spiritualité cecuménique, il faut que I'on entende bien ceci: elle ne peut pas étre le résultat de la
spécialisation des spiritualités, comme si, ‘a cété de la spiritualité d'un saint, d'un mouvement ou d'un état ecclésial (laic,
presbytéral...) on trouvait place également pour la spiritualit¢é de I'cecuménisme. Non, il ne peut exister aucune
spiritualité particuliere, mais seulement la spiritualité chrétienne, qui est et doit demeurer une et inaltérable: c'est la
spiritualité comme vie animée par I'Esprit saint, qui incorpore le croyant au Christ dans son cheminement vers le Pére.
La spiritualité en effet n'est autre que le développement de I'existence chrétienne sous la houlette du Saint-Esprit; ainsi,
dans son unicité méme, elle peut connaitre des réalisations différentes selon le sujet qui la vit et la développe. Oui, la
vocation universelle & la sainteté est une, comme l'est, dans son essence, la voie tracée par I'Esprit saint, qui sanctifie le
chrétien et le rend conforme au Christ.

Or il découle précisément de cette « unicité » de la spiritualité chrétienne que, si une spiritualité n'est pas cecuménique —
c'est-a-dire si elle ne tient pas compte de I'oikouméne ou sont situées les Eglises —, cette spiritualité ne sera pas
authentiguement chrétienne, dans la mesure ou il lui manquera certaines dimensions qui devraient lui étre propres: elle
apparaitra dés lors appauvrie. Une grande vigilance est donc requise, car |I'cecuménisme peut toujours étre vécu, dans
les moments d'enthousiasme comme dans ceux de crise, comme une simple option, qui serait réservée a certains
spécialistes ou aux seuls volontaires! Comme le soulignait Jean-Paul Il dans I'encyclique Ut unum sint, « 'cecuménisme

n‘est pas qu'un ‘appendice’ quelconque qui s’ajoute a l'activité traditionnelle de I'Eglise. Au contraire, il est partie

Monastero di Bose - Pagina 1 di 2


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//images/stories/priore/articoliquotidiani/fuggiaschiecollinagialla50x.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/priore/articoliquotidiani/fuggiaschiecollinagialla50x.jpg

intégrante de sa vie et de son action » (UUS 20). Pour cette raison, les chrétiens n'ont jamais a renoncer a accomplir
toutes les tentatives et tous les efforts qui se présentent a eux en vue de l'unité; ils ne peuvent pas avancer sans les
autres, ils ne peuvent pas négliger de tenir compte les uns des autres, car le baptéme, quoi qu'il en soit, les a déja
incorporés au Christ; et s'il n'y a pas de communion ni d'’harmonie parmi les membres du corps du Christ, celui-Ci
apparait dans I'histoire et aux yeux des hommes comme un corps monstrueux et gravement infirme. La saison que nous
traversons nous empéche également de nous bercer de l'illusion que I'oecuménisme est un chemin irréversible pour les
Eglises; car il s'agit en réalité d'une attitude, d'une pratique de vie menée selon la forme de I'Evangile et suivant le style
de vie de Jésus, mais qui peut malheureusement toujours étre contredite par les Eglises et par les chrétiens a travers
des actes, des paroles, des sentiments qui sont de l'ordre du péché, et blessent I'Evangile ainsi que le commandement
nouveau que Jésus a laissé a ses disciples.

L'cecuménisme n'est dés lors pas un habit que I'on pourrait revétir ou 6ter selon les circonstances et les saisons; mais il
s'agit d'une dimension fondamentale du vécu et du témoignage des disciples du Christ: si la spiritualité est véritablement
chrétienne, elle sera forcément aussi cecuménique, capable de s'opposer aux fractionnements, aux divisions, aux
antagonismes, aux concurrences, aux références a soi-méme; elle sera capable de reconnaitre « la multicolore sagesse
de Dieu » (Ep 3,10) présente dans les communautés chrétiennes.

En ce sens, il est nécessaire de veiller a ce que I'écoute réciproque et I'échange qui ont lieu aujourdhui entre les
diverses confessions chrétiennes ne soient pas que naive curiosité ou abandon a une « voracité ésotérique », mais gu'ils
deviennent ouverture authentique et vrai désir de connaissance du patrimoine spirituel de l'autre. Il est indispensable que
le croisement entre les « différentes spiritualités confessionnelles » tende a une commune recherche: il s'agit de chercher
ensemble a vivre la spiritualité chrétienne dans I'obéissance a la Parole et aux sacrements, dans lesquels I'Esprit saint et
la Vérité qu'est la personne de Jésus Christ (voir Jn 4,23) accomplissent leur ceuvre de justification et de sanctification. Il
est urgent, aujourd'hui, que l'appel a la conversion et a la suivance du Christ — qui n'a jamais manqué comme appel
adressé aux chrétiens individuels — résonne également pour les Eglises en vue d'un authentique chemin de communion.

La spiritualité de communion sera alors vécue comme un exercice de l'art de I'écoute: non pas pour rechercher chez
l'autre, dans l'autre Eglise, ce qu'il y a de plus semblable, mais pour accueillir l'altérité plutét que de I'effacer. Dans la
rencontre cecuménique, I'écoute apparait alors surtout un partage de la vie et des biens spirituels, une fréquentation
réciproque pour apprendre les idiomes les uns des autres, un apprentissage de ce qui peut blesser l'autre ou lui
apparaitre irrecevable. Ainsi tombent les préjugés, ainsi est défaite la peur de I'autre, la tentation d'identifier différence et
division: et ainsi s’ouvre la possibilité de penser la foi avec l'autre, de s'interroger sur son avenir, sa transmission,
I'évangélisation de ce monde que Dieu a tant aimé gu'il lui a donné son Fils unique (voir Jn 3,16).

Cette prise en compte de la diversité et de l'altérité n'ouvre certainement pas la porte au relativisme, si I'on accepte que
dans toute rencontre et dans tout échange reégne, comme tiers salvifique, Jésus Christ, le Kyrios. C’est lui, le Kyrios, qui
réunit tout en distinguant, qui rend commun tandis qu'il personnalise, qui nous conduit tous ensemble vers le Royaume a
venir. Et dans cette spiritualité de communion, reconnaissant la présence du Kyrios, on se rappelle et on est assuré que
la diversité des dons s’harmonise également dans la priére: la priére les uns pour les autres, la priéere commune,
véritable épiclése d’'une unique eucharistie. C'est dans la priére — qui se fait plus intense en ce temps de I'Avent — que
nous portons tout ce que nous sommes, mais aussi tout ce que nous ne sommes pas encore, ce que nous devons
devenir suivant la volonté et I'appel du Seigneur.

Le prieur et les fréres et sceurs de Bose

Bose, 2 décembre 2007
ler dimanche d'Avent

Monastero di Bose - Pagina 2 di 2



