Introductory lecture

Print
Print

IX International Liturgical Conference

ARS LITURGICA

Art at the service of the Liturgy

Bose, 2-4 June 2011

Monastery of Bose

National Office for the Cultural Heritage of the Church — Italian Bishops’ Conference

INTRODUCTORY LECTURE BY ENZO BIANCHI

Listen ENZO BIANCHI, Prior of Bose:
Amati vescovi,

stimati professori e relatori,

partecipanti a questo IX Convegno Liturgico Internazionale,
desidero rivolgere a voi tutti

il mio piu sincero e caloroso saluto: benvenuti!

Il comitato scientifico di questi convegni e la nostra comunita, in ascolto di quanti partecipano a questa nostra iniziativa o
la seguono da vicino, ha voluto sostare ancora sul tema «Liturgia e arte contemporanea», sul quale avevamo gia iniziato
a indagare e a confrontarci lo scorso anno. Pill precisamente, in questo colloquio il tema & specificato come «ars liturgica»
, € dunque le domande che ci poniamo riguardano in modo particolare la capacita dell'arte di entrare nella liturgia:
«quando l'arte é liturgica? Quando serve ifiserviat) alla liturgia (cf. Sacrosantum Concilium 123)?». Come sempre nei
nostri convegni il tema sara affrontato ascoltando le diverse ottiche, le diverse tradizioni e le attuali ricerche ed
esperienze presenti nelle chiese cristiane, nella chiesa cattolica ma anche nelle chiese ortodosse e nelle chiese della
Riforma.

Siamo consapevoli che attualmente proprio sul nostro tema si registrano tensioni, diversita di posizioni che sovente
emergono in modo conflittuale e anche scomposto. Dobbiamo prendere atto che proprio la liturgia oggi nella chiesa da
luogo di comunione é diventata luogo di conflitto e che c’@ anche un'incomprensione dovuta a linguaggi in atto non
comuni, non condivisi nel loro significato. Non solo, spesso si registra anche una confusione, un’incapacita di essere,
proprio a livello di linguaggio, coerenti con concetti e parole che sono nella grande tradizione cristiana e che soprattutto
nelle sante Scritture ispirano una visione cristiana dell’arte e forgiano una liturgia autenticamente cristiana.

Per guesto iniziamo il convegno con una ricerca sul «sacroptermine e concetto che negli ultimi due decenni € ritornato in
auge nel confronto liturgico in modo quasi ossessivo, sebbene — va riconosciuto — quasi mai precisato nel suo vero
contenuto che deve essere in ogni caso coerente con il mistero rivelato e quindi celebrato. All'inizio dei nostri lavori vorrei
dunque subito tentare una chiarificazione terminologica, per aiutare ad ascoltare e di conseguenza a dialogare su questo
tema.

Nella costituzione Sacrosanctum concilium sono presenti al riguardo indicazioni purtroppo non sufficientemente
meditate, anzi, molto spesso dimenticate (nn. 122-130). In questi capitoli si giunge a definire ministerium» (n. 122) il
rapporto tra arte e liturgia, indicando di conseguenza che l'arte &€ essenziale alla liturgia, ma che essa & «ministra», é al
servizio della liturgia, dunque ne € parte costitutiva, ma sempre alla condizione che essa sia capace di operare la
dinamica dal «mistero» rivelato al mistero celebrato.

Per questo, essendo definita «sacra» la liturgia, si & sempre detta «sacra» anche I'arte che entra nella liturgia, ma oggi
occorrerebbe specificare meglio: si dovrebbe innanzitutto operare una distinzione tra I'arte religiosa che ha per soggetto
«il mondo della religione» e l'arte liturgica cristiana, perché anche I'arte religiosa — e non solo quella profana! — non
sempre appare idonea a essere collocata nel sito liturgico pur essendo nobile, non sempre appare atta a concelebrare
pur destando emozioni appartenenti alla sfera religiosa! Henri Matisse, sorprendendo molti, poteva giustamente
affermare: «Tutta la mia opera € religiosa, ma non tutta puod stare in una chiesa cristiana».

In questo senso occorrerebbe una seria riflessione sul termine «sacro» che compare spesso irfSacrosanctum concilium,
almeno 15 volte nei soli nn. 122-130. Al n. 122 troviamo scritto: «Tra le piu nobili attivita del genere umano sono a buon

Monastero di Bose - Pagina 1 di 3


https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//#
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//en/hospitality/conferences/liturgy/1158-2011-ars-liturgica
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/IMG_8007Enzo.jpg
https://monasterodibose.eu//images/stories/ospitalita/convegni_liturgici_internazionali/2011/IMG_8007Enzo.jpg

diritto annoverate le belle arti, soprattutto I'arte religiosa e il suo vertice, l'arte sacra (praesertim autem ars religiosa
eiusdemque culmen, ars nempe sacra)», e lo stesso paragrafo ribadisce come le opere artistiche debbano rispondere
«alla fede, alla pieta e alle norme religiosamente tramandate» e risultare «adatte alluso sacrad usum sacrum idonea
haberentur)».

Leggendo con attenzione i numerosi passi in cui ricorre il termine «sacro/a», ci si rende conto che questo aggettivo
potrebbe essere sempre sostituito dal termine «liturgico/a» e che quindi il suo uso pare legato piu a una tradizione di
linguaggio che a un significato specifico. Ecco perché occorre molta cautela e molto discernimento nell’'uso della parola
«sacro/a»: essa non va applicata con superficialita alle realta della liturgia cristiana, onde evitare derive che rischiano di
sfigurare il mistero cristiano proprio nella sua celebrazione.

Possiamo allora in modo sintetico tracciare e precisare una fenomenologia del sacro? Innanzitutto, «sacro» puo indicare
una realtd messa a parte, una realta distintadall’'ordinario, dal quotidiano. Per I'eucaristia, per esempio, ci si serve di un
calice destinato solo all'uso liturgico, del quale non si pud fare uso quotidiano a tavola: il calice non € un comune
bicchiere! (Questo naturalmente non significa che I'eucaristia non possa essere celebrata — come in certe situazioni
eccezionali € avvenuto — con un ordinario bicchiere da tavola). Quando cose, oggetti, spazi sono riservati e destinati alla
liturgia, allora li si & detti «sacri» (spazio sacro, vaso sacro...), ma li si potrebbe definire semplicemente «liturgici».

Ma il sacro nelle religioni € legato alla trascendenza, al divino, al «totalmente altro». Dio & sacro, la sua Parola é sacra, la
Bibbia € sacra. Invero, per fedelta alla veritas hebraica occorrerebbe in questo senso parlare di «santita» dadosh —
godesh): «Dio & tre volte santo Qadosh, gadosh, gadosh: Is 6,3), i libri che contengono la parola di Dio sono santi,
dunque santa Bibbia, libri santi...

Potremmo perd riassumere il «sacro» nel comportamento dell’'uomo, il «senso del sacro», come un sentimento di
riverenza, di timor Domini. Questo € I'unico vero «senso del sacro», disposizione interiore assolutamente necessaria nella
vita di fede cristiana e percio fondamentale nella celebrazione liturgica. Il timor Domini non & essere schiacciati dal
tremendum e dal fascinosum ma é atteggiamento di rispetto, di consapevolezza della presenza di Dio e della sua gloria.
Occorre dunque fare molta attenzione rispetto al linguaggio stereotipato, abituale nella tradizione, ma sovente sinonimo
non neutrale di altri termini.

Il cristiano deve essere consapevole del mutamento portato dall’incarnazione rispetto a tutto il culto da compiere davanti
al Dio unico e vivente rivelato (exeghésato: Gv 1,18) da Gesu Cristo. Come ha scritto Yves Congar, Gesu «ha trasformato
interamente il regime di sacralizzazione istituito in Israele ... Si tratti di persone, luoghi, tempi, Gesu ha risolutamente
abolito la separazione di un preteso sacro e di un preteso profano!» («Situation du sacré en régime chrétien», in Y.
Congar — J.-P. Jossua [a cura di], La liturgie apres Vatican Il, Cerf, Paris 1967, pp. 388-389). C’é di fatto in Gesu una
critica al sacro dell’economia cultuale di Israele che si inserisce nella logica della tradizione profetica e che giunge a non
riconoscere alcuna sacralita al tempio e ai suoi sacerdoti: tutta la sacralita si concentra sulla persona adorabile di Gesu il
Kyrios.

Si, in Gesu il «sacro» di tempi, luoghi, persone, azioni ha lasciato il posto alla santificazione di tutta I'esistenza. Gesu non
ha rigettato il culto, né ha voluto una comunita a-rituale, una comunita che non conosce la liturgia e i suoi luoghi e i suoi
tempi: 'uomo infatti non pud vivere e umanizzarsi senza azioni simboliche, senza riti; non & possibile una fede in Dio,
una relazione con lui senza segni esteriori, senza liturgia. Ma Gesu ha voluto che i riti, le liturgie fossero ispirazione e
conferma della forma dell'esistenza del credente.

Battesimo, eucaristia, imposizione delle mani, preghiera appartengono all’agire di Gesu e sono costitutivi della chiesa,
dunque assolutamente essenziali alla vita cristiana. Ma questi riti non bastano a se stessi, perché per essere salvifici
devono originare un’esistenza cristiana «altra», santa, conforme a quella di Gesu e alla volonta di Dio. E infatti il giudizio
di salvezza e di perdizione cadra sull'esistenza umana, sull’ethos del servizio al prossimo, sul vivere o non vivere |l
comandamento nuovo di Ges, il comandamento ultimo e definitivo (cf. Gv 13,34; 15,12).

Perché anche la liturgia terrestre finira e lascera posto solo allagape, ma donec veniat» (1Cor 11,26) resta essenziale
un’azione nella fede, restano essenziali dei segni, delle parole, delle esperienze che, ordinate all’'agape, siano capaci di
generare il frutto del’agape. Queste azioni, questi tempi e spazi a esse connessi sono «liturgici» e non sono «sacri» nel
senso della fenomenologia sacrale delle diverse religioni: devono essere conformi alle esigenze della liturgia che é
adorazione, timore, memoriale di Dio e della sua salvezza.

Ma dopo la precisazione sul sacro cercheremo anche di focalizzare meglio il rapporto tra arte e liturgia; o meglio, ci
interrogheremo sull'arte liturgica, non dimenticando mai che nello spazio cristiano € innanzitutto I'azione liturgica che
deve essere un'opera d'arte. La prima bellezza epifanica deve essere trovata nell’azione liturgica, nella celebrazione,
nella quale sono convocate le opere d’arte che non costituiscono lo scenario per la liturgia ma partecipano alla liturgia e
— oserei dire — anch’esse concelebrano.

Per fare un esempio, affinché una liturgia cistercense sia un’opera d’arte occorre certamente una chiesa cistercense,
cioé un’architettura come quella delle Trois soeurs de Provence (le abbazie di Sénanque, Thoronet e Silvacane) o quella
contemporanea di Novi Gur in Tchek, un’architettura cistercense appunto. Cosi come per fare spazio alle cosiddette
«devozioni» e non alla liturgia, occorre una chiesa dotata di vari altari laterali dove si possa venerare I'immagine o la
statua di qualche santo, o addirittura degli angoli riparati in cui entrare e nella penombra pregare in modo solitario, «
etsi assemblea non daretur», «<come se I'assemblea non ci fosse». Entrambi sono chiese, entrambi possono essere opere
d’arte, ma una € arte liturgica, 'altra & arte a servizio delle devozioni!

Dunque la liturgia ha bisogno dell’arte, sia in quanto liturgia dell'incarnazione sia perché non si pud concepire una liturgia

Monastero di Bose - Pagina 2 di 3



senza arte. La liturgia confessa la trasfigurazione della realtad e I'arte € capace di evocare in modo particolare questa
trasformazione, di alludere a questo processo di metamorfosi che ha come soggetto lo Spirito santo. E dunque vero che
la liturgia abbisogna del linguaggio dell’arte, espresso nell'architettura, nella scultura, nella pittura, nelle vetrate, nella
musica. Nello stesso tempo, pero, la liturgia cristiana deve discernere e giudicare quali opere d’arte possono entrare in
essa e acquisire la capacita di essere concelebranti, di essere mistagogiche, in grado cioé di condurre al mistero di
Cristo; oppure deve valutare se, al contrario, le opere d'arte costituiscono una contraddizione, un impedimento alla
liturgia stessa.

Non si dimentichi — come gia si accennava in precedenza — che c’é un’arte religiosa, a volte straordinaria, che perd non
€ adeguata, non ha la capacita di entrare nella liturgia. Oggi regna molta confusione sull’argomento, e per questo ci Si
avventura troppo facilmente sulle vie della sperimentazione e dellimprovvisazione, ma tale modo di procedere
contraddice lo statuto della liturgia cristiana. Occorre pertanto ricordare che una cosa é l'arte religiosa, anche cristiana, e
un'altra & l'arte cristiana liturgica: quest’ultima €& giudicata a partire dalla sua capacitd mistagogica, cioé diventa arte
liturgica quell’arte che & capace di fare segno, di evocare, di narrare il mistero che si celebra. Ci sono infatti opere
religiose che non sono in grado di essere a servizio dell’opus Dei, cosi come ci sono opere in grado di essere a servizio
della liturgia che perd non hanno una collocazione dove la liturgia lo esige. Qui & davvero decisiva la capacita di
discernimento!

Ma I'arte liturgica deve essere anche giudicata a partire dalla sua possibilita di essere letta, percepita, accolta da parte
dell'assemblea che, insieme all'arte, celebra il mistero. Se le opere d'arte non sono lette, se hon sono accolte come
concelebranti, se addirittura disturbano I'assemblea celebrante, allora occorre avere il coraggio e la forza di espellerle
dallo spazio celebrativo. Quanta violenza & invece purtroppo fatta al popolo di Dio attraverso opere d'arte che non
entrano nella comunione che deve essere non solo creduta, ma anche sentita dal credente... Secondo il mio modesto
pensiero, questi sono i due criteri da tenere presenti per giudicare un’opera d’arte come liturgica, come atta a
concelebrare.

Possiamo inoltre chiederci: qual € il fine a cui deve tendere I'arte quando vuole entrare nella liturgia? Con la sua
bellezza, bellezza della materia e dell'arte umana, & chiamata a narrare la bellezza della presenza e dell'azione del
Signore vivente, ger quem haec omnia, Domine, semper bona — e in questo bona € racchiuso anche il pulchra... —
creas, sanctificas, vivificas, benedicis, et praestas nobis» («Attraverso di lui, tu, o Dio, sempre crei buone tutte le cose, le
santifichi, le vivifichi, le benedici e le doni a noi»: Preghiera Eucaristica l). Simboli e arte testimoniano la convinzione che
l'invisibile esiste, che la liturgia & una finestra aperta sull'invisibile, che il credente vuole esercitarsi a vedere l'invisibile
(cf. Eb 11,27), per restare saldo in un mondo in cui il visibile sembra essere I'unica possibilita di lettura. In un mondo
limitato al visibile, e di conseguenza all’empirico, simboli e arte chiedono di essere letti, di essere presenti per aiutare gli
uomini a una comprensione piu profonda e totale della loro vocazione.

Detto altrimenti, il problema € quale simbolica, quale linguaggio e immaginario simbolico pud attivare il desiderio
spirituale dell'uomo attuale e aprire la sua mente e il suo immaginario verso I'eschaton e I'eterno, cosa gia difficile di per
sé, e oggi ancora di piu per 'uomo contemporaneo costantemente di corsa, «in fuga». Questa simbolica (e arte) nella
liturgia deve avere come fine quello di suscitare la capacita di gratuita e di contemplazione, non di consumo o di
possesso; deve saper introdurre al senso del mistero, che non é affatto I'inconoscibile, ma cid per il quale I'interesse e la
ricerca non si esauriscono mai, anche quando lo si conosce parzialmente: il mistero infatti, e in particolare il mistero di
Dio, diviene sempre piu interessante, se-ducente, capace di condurre a sé, nella misura in cui a esso ci si avvicina
progressivamente e se ne conosce qualcosa.

Va inoltre riconosciuto con chiarezza: la bellezza dei simboli e dell'arte nella liturgia deve sempre essere rivelativa di Dio,
della sua azione, del suo amore fedele per questa creazione e per I'umanita intera; nello stesso tempo, pero, essa
richiede da parte del credente un cammino di discernimento, un cammino ascetico mai concluso, un cammino faticoso di
ricerca del senso inscritto in ogni bellezza, la quale sempre rimanda a Dio, lui che & speciei generator», «autore della
bellezza» (Sap 13,3). Nessuna negazione, nessuna diffidenza verso la materia, verso le creature di questo mondo, verso
'opera delle mani dell'uomo. Occorre invece un’ascesi rigorosa affinché proprio nell’esperienza delle realta sensibili
siamo in grado di discernere le realta invisibili ed eterne (cf. 2Cor 4,18). Ha scritto Bernardo di Clairvaux: «Dio & invisibile
ma ha voluto “mostrarsi” nella carne e “vivere come un uomo tra gli uomini” (cf. Bar 3,38), perché gli uomini, creature di
carne, non potevano amare se non nella carne. Solo cosi poteva condurli verso I'amore che da la salvezza, I'amore per
la sua persona» (Discorsi sul Cantico dei cantici 20,6 [SC 431, p. 138]).

Si, occorrono una lunga disciplina e una costante educazione di ogni cristiano, perché possa percepire la vera bellezza
nell'arte la quale, se é autentica, insegna, fa memoria, emoziona, plasma il cristiano stesso che potra dire: amator factus
sum pulchritudinis eius» (Sap 8,2). E noi dobbiamo credere, insieme alla tradizione cristiana orientale, che I'arte non solo
pud narrare I'agere Dei, ma pu0 anche riflettersi sul cristiano che la legge e la abita, trasfigurandolo di gloria in gloria, a
immagine di colui che € la fonte di ogni bellezza (cf. 2Cor 3,17-18). Egli sperimentera cosi la verita delle parole del
profeta Isaia: ®ominus erit pulchritudo tua» (Is 60,19).

Enzo Bianchi

Monastero di Bose - Pagina 3 di 3



